## La quarta funzione, ovvero 3 + 1: l'"arcifunzione" indoeuropea

Marcello De Martino

To my friend Nick yābhis trimantur abhavad vicakṣaṇas tābhir ū ṣu ūtibhir aśvinā gatam Rg Veda I, 112, 4b

**Abstract:** The need to assume a fourth function has been supported by Nick J. Allen throughout his scientific career since 1987. Starting from the Georges Dumézil's words, it can be seen how this "new" function was already presupposed by the great French comparatist. Making a history of this theory we will see that the fourth function is fully justified also by the Marcello De Martino's new researches in 2020: it would in fact be a macrofunction or, better, an "arcifunction" according to the functional linguistics of the Prague School and the phonologist Nicolaj S. Trubeckoj's theory.

**Keywords:** Dumézilian trifunctionalism, archifunction, fourth function, Indo-European religion, Roman religion, Irish society.

Riassunto: La necessità di assumere una quarta funzione è stata sostenuta da Nick J. Allen nel corso della sua carriera scientifica sin dal 1987. Partendo dalle parole di Georges Dumézil, si può vedere come questa "nuova" funzione fosse già ipotizzata dal grande comparatista francese; facendo una storia di questa teoria si vedrà che la quarta funzione è pienamente giustificata anche dalle nuove ricerche del 2020 di Marcello De Martino: essa sarebbe infatti una macrofunzione o, meglio, un"arcifunzione" secondo la linguistica funzionale della Scuola di Praga e la teoria del fonologo Nicolaj S. Trubeckoj.

**Parole chiave:** trifunzionalismo duméziliano, arcifunzione, quarta funzione, religione indoeuropea, religione romana, società irlandese.

La mitologia comparata ha avuto una storia complessa, irta di difficoltà; fondata da Friedrich Max Müller alla fine del XIX secolo¹, ebbe vita breve: i risultati degli studi di quel grande studioso furono assai deludenti, sicché agli inizi del "secolo breve" la disciplina era già considerata morta². Fortunatamente, nella prima

<sup>1.</sup> Per un'approfondita ricognizione della figura di Friedrich Max Müller è imprescindibile l'utilizzo di van den Bosch 2002, Molendijk 2016 e Davis-Nicholls 2018, laddove per "vecchia" mitologia comparata si rimanda all'ancora valido saggio di De Gubernatis 1875.

<sup>2.</sup> Dumézil 1992, p. 87 [= Idem 1987, pp. 115-116: "Pendant cinquante ans, ce mode de pensée n'a pas rencontré d'obstacle. Et le grand Michel Bréal pratiquait encore les deux démarches : linguistique et mythologie comparée. Il traduisait en français la Grammaire

metà del Novecento un giovane linguista francese, allievo di Antoine Meillet, riportò in auge la mitologia comparata rifondandola<sup>3</sup> ab imis fundamentis e nella sua medotologia: costui era Georges Dumézil. Dal 1938, cioè da quando il futuro docente del Collège de France fece la sua "scoperta" del trifunzionalismo, la cosiddetta "nuova" mitologia comparata ha trovato molti seguaci e anche molti detrattori<sup>5</sup>, e si può ben affermare che tutti i mitologi comparatisti contemporanei che operino nell'àmbito indoeuropeo si muovono nel solco tracciato da Dumézil: v'è chi, come Jean Haudry<sup>6</sup> e altri<sup>7</sup>, continua a ricercare nelle diverse culture indoeuropee i riflessi del trifunzionalismo; chi invece, come il sottoscritto<sup>8</sup>, lo ha accettato ma opera le sue ricerche al di fuori di esso;

comparée de Bopp [...] et publiait son Essai de sémantique dans le même temps où il glosait, dans le plus pur style naturaliste, la légende d'Hercule et de Cacus. Toutes les modes qui ne sont que des exercices d'ingéniosité passent. Pour les mythes solaires et les mythes d'orage, il n'y eut même pas de combats d'arrière-garde : au début de ce siècle, ils avaient disparu. D'autres interprétations ont essayé de les remplacer, dont une seule a laissé des résultats utilisables pour d'autres synthèses : la mythologie agraire, celle de Mannhardt et de Frazer. En tout cas, cette mort, ces échecs ou demi-échecs soulagèrent les linguistes dont le travail rigoureusement scientifique progressait et qui ne trouvaient qu des avantages à se voir débarrassés de la promiscuité d'une pseudo-science compromettante. C'est de ce verdict que j'ai fait appel"].

- 3. Sulla "nuova" mitologia comparata di Dumézil si rimanda a Littleton 1973².
- 4. Sulla ricostruzione della "scoperta" duméziliana, si confronti De Martino 2018, pp. 7-14, in cui alle pp. 8-10 si cita Dumézil 1992, pp. 93-97 [= Idem 1987, pp. 125-130]: oggi siamo convinti che l'inizio della "scoperta" del 1938 vada cercata a molto prima del 1935, l'anno di uscita di *Flamen-Brahman*, e precisamente al 1930 con l'articolo *La préhistoire indo-iranienne des castes*, dove alla p. 113 e relativa n. 6 si citava il *Bundahišn* XXXII, 5 per il quale Zoroastro avrebbe avuto tre figli, uno sacerdote (*Isadvastar*), uno guerriero (*Aurvatad-nar*) e uno lavoratore (*Khuršed-čihar*), da cui sarebbe provenuta la tripartizione della società iranica, si confronti Dumézil 1992, p. 20 [= Idem 1987, p. 24].
  - 5. Si veda De Martino 2020, pp. 27-134.
  - 6. Haudry 1987, Idem 2009 e Idem 2016.
- 7. La tripartizione si trova anche nella società europea medioevale, così come è stato evidenziato da Georges Duby nel suo magistrale studio *Les trois ordres ou l'imaginaire du féodalisme* del 1978 (Duby 1998³), un fatto già messo in luce dieci anni prima da Jacques Le Goff nel suo seminale saggio *Note sur la société tripartite, idéologie monarchique et renouveau économique dans la chrétienté du IX<sup>e</sup> au XII<sup>e</sup> siècle del 1968 (Le Goff 1977, pp. 41-51) e ancor prima in modo cursorio da Benveniste 1945 alla n. 1 di p. 16, e ora più recentemente ribadito a livello iconografico da Niccoli 1979: non è quindi impensabile che la suddivisione societaria in tre classi si mantenesse in epoca storica nei popoli di origine indoeuropea, si veda per l'Europa continentale Batany 1963, Carozzi 1978, Duby 1973 e Idem 1976, Iogna-Prat 1986 e Dubuisson 1975 per l'Irlanda; una buona disamina su tutto ciò è in Le Goff 1979 (considerazioni su Duby 1978 [= Idem 198³]). Lo stesso Dumézil 1992, pp. 108-110 [= Idem 1987, pp. 147-150] segnalava con approvazione i lavori di Duby 1998³, Batany 1963 e Dubuisson 1975, ai quali aggiungeva Grisward 1989.* 
  - 8. De Martino 2013, Idem 2015, Idem 2017, Idem 2018 e Idem 2020.

chi, infine, cerca di superare il quadro ermeneutico duméziliano, com'è stato per il nostro amico Nicholas (Nick) Justin Allen<sup>9</sup>. Il grande merito scientifico di Nick Allen è di aver posto il problema dell'esistenza della *quaternità* nel quadro strutturale del funzionalismo indoeuropeo di matrice duméziliana. Nel 1987 lo studioso di Oxford scrisse un articolo dal titolo significativo, ossia *The ideology of the Indo-europeans: Dumézil's theory and the idea of a fourth function*, in cui sollevava la questione relativa alla necessità di presupporre l'esistenza di una "quarta funzione" oltre alle tre individuate da Dumézil nella struttura ideologica indoeuropea che era stata da questi riconosciuta alla fine degli anni Trenta del secolo scorso: Allen, di formazione antropologica, era arrivato a postulare un *quarto* termine che allargasse la struttura *tripartita* della società indoeuropea in forza del fatto che nelle relazioni di parentela delle civiltà primitive si ravvisa molto comunemente un sistema *tetradico*<sup>10</sup>; questa "idea"

9. Abbiamo conosciuto Nick Allen quando abbiamo avuto l'idea di creare una collana di studi sulla storia delle religioni, sull'antropologia e sulla linguistica per i tipi della casa editrice svizzera Agorà & Co., serie che abbiamo denominato "Speaking Souls – Animæ Loquentes": avevamo intenzione di mettere nel comitato scientifico studiosi che si erano occupati di mitologia comparata e un nome che si impose immediatamente fu quello del professore di Oxford. Allen, essendo già in precarie condizioni di salute, ha voluto partecipare in collegamento skype al convegno NOMEN-NVMEN da noi organizzato insieme a Claudia Santi il 15 aprile 2019 all'Università degli studi della Campania Luigi Vanvitelli: il suo intervento è uscito postumo nel volume degli Atti (Allen 2021) che gli si è voluto dedicare; uno dei suoi ultimi scritti è stata la recensione al mio saggio del 2017: egli ha speso parole di elogio nei confronti del nostro operato di cui andiamo fieri (Allen 2019). Per parte nostra, non troviamo le parole per esprimere compiutamente i sensi della nostra stima nei confronti dell'uomo e dell'amico – the rest is silence, come avrebbe detto Amleto: invero, il presente contributo vuole essere solo un modesto omaggio alla statura del grande studioso di Oxford.

10. Allen 1986, citato da Idem 1987, p. 30: "If this line of thought is correct, the origins of the IE ideology are to be looked for in tribal social structures. Ignoring for a moment the unclarity of me notion of 'origin', we can now ask whether, in the light of the widest possible comparison, tribal social structures are more likely to be triadic or quadripartite. But the question can perhaps be made more precise. Social structures in general, and tribal ones in particular, are usually based on kinship, on rules of marriage and recruitment (cf. Allen 1986). There are three major types of segmentary social structure:

- (i) In a structure based on sections (such as are common in Australia), the individual is recruited to an exogamous section, to which neither of his parents belong.
- (ii) In a structure based on unilineal descent groups (or more briefly clans), the individual is recruited to the exogamous descent group which contains one of his parents but not the other.
- (iii) In a structure based on endogamous groups (e.g. castes) the individual is recruited to the group which contains both parents. (Classes, the units of social structure most familiar to ourselves, are statistically defined units, not segmentary ones.)

di una quarta funzione venne ripresa poi in un modo affatto particolare dai fratelli Pierre e André Sauzeau<sup>11</sup>.

Ma che cosa sarebbe questa ulteriore funzione e, soprattutto, che cosa essa rappresenterebbe all'interno del quadro teoretico duméziliano così "esteso"? Per rispondere a queste domande è necessario fare una storia di questa "nuova" funzione, poiché in tal modo si riuscirà, in primis, a sapere se sia giustificato integrarla nel sistema triadico delle funzioni duméziliane e, in secundis, a ravvisare eventualmente quali "campi ideologici" essa copra: vorremmo quindi fare chiarezza su questa importante questione e cercare di fornire con questo nostro contributo degli spunti per una soluzione alla problematica ad essa inerente.

Come è stato notato dai fautori della quarta funzione, ossia da Allen¹³ e dai Sauzeau¹⁴, essa era già stata ipotizzata almeno in nuce da Dumézil: nel quarto esquisse di Apollon sonore del 1982 intitolato "De trois à quatre"¹⁵ per il comparatista francese "la mise en relief de cette division a pour effet de substituer le nombre quatre au nombre trois dans la dotation du dieu. Un tel développement est si fréquent dans tous les domaines d'application de la tripartition fonctionnelle qu'il faut admettre qu'il est dans la nature des choses. En gros, il se fait de deux manières, par l'extérieur ou par l'intérieur de la structure : A) un terme entièrement nouveau, proposé par l'actualité, est ajouté aux trois termes fondamentaux ; B) l'un des termes fondamentaux n'est plus senti comme simple, unitaire, et se dédouble"¹6: orbene, il punto A) è de facto la "fantomatica" quarta funzione (F4), laddove con il punto B) si evindenzia una "scissione" di una delle tre funzioni originarie (F1, F2, e F3),

The question we are posing can therefore either be left as a general one concerning all segmentary structures, or it can be refined so as to apply to the type of social structure which one considers most relevant to the proto-IndoEuropeans. I would suggest that either approach makes a quadripartite structure more likely than a tripartite one".

<sup>11.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012.

<sup>12. &</sup>quot;Champs idéologiques" in Dumézil 1943, pp. 189-193; sul concetto duméziliano di "campo ideologico", si veda l'esposizione in Belier 1991, pp. 35-43.

<sup>13.</sup> Allen 1987 alla n. 8 di p. 38: "Shortly after his breakthrough Dumézil seems to have come close to the notion of F4: the Shûdra 'en marge ou au-dessous' relative to the Twice-born are aligned not only with the craftsmen of Ireland and Gaul, 'en marge' relative to the Druids, warrior aristocracy and herdsmen, but also with the pontifices, who are 'au-dessous' the flamens (1939: 10 [scil. Mythes et dieux des Germains]). But he soon came to see such apparent parallels as independent developments (1985: 192-210 [scil. L'oubli de l'homme et l'honneur des dieux et autres essais])" e Idem 1996, p. 17, dove si ricordava Dumézil 1958, p. 32, ossia il par. 26: "Le problème du roi".

<sup>14.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012, p. 23 e relativa n. 31 a piè di pagina in cui si citava Dumézil 1987<sup>2</sup>, pp. 43-50.

<sup>15.</sup> Dumézil 1987<sup>2</sup>, pp. 43-50.

<sup>16.</sup> Dumézil 1987<sup>2</sup>, p. 43.

così che, in definitiva, si avrebbero ben cinque elementi, ossia una F4 e una FX che si manifesterebbe in FX+ e FX-, dove X = 1 o 2 o 3; se con la sua spiegazione nel punto B) Dumézil "salvava" la triade evitando che si riconoscesse una pentade, pur tuttavia egli era costretto a dover ammettere l'esistenza un quarto elemento, "interamente nuovo", che comunque attentava alla tripartizione funzionale: questo problema sarebbe stato risolto dal comparatista francese osservando il dato sociale, mitologico e teologico irlandese. Quello celtico risulta infatti essere l'àmbito privilegiato per trovare dei possibili allargamenti della trifunzionalità indoeuropea: lo stesso Dumézil nel 1982<sup>17</sup> ricordò che i fratelli celtisti Alwyn e Brinley Rees avevano segnalato più di venti anni prima nel loro Celtic Heritage. Ancient Tradition in Ireland and Wales del 1961 alle pp. 118-124 la suddivisione dell'Irlanda in cinque regioni o province originarie, dove il Connacht a ovest era il dominio del sapere (Fis), l'Ulster a Nord era dedicato alla battaglia (Cath), il Leinster a est apparteneva alla prosperità (Bláth) e il Munster a sud era esclusivo patrimonio della musica (Séis), mentre al centro dell'isola era il luogo della regalità ovvero del potere reale (Meath), si veda la fig. 1 dove al riquadro inferiore si comparano le classi sociali e le direzioni cardinali rispettivamente dell'India (a sinistra) e dell'Irlanda (a destra).

I Rees confrontarono la pentapartizione del territorio irlandese con la trifunzionalità duméziliana, esplicitamente evocata alle pp. 112-117 in riferimento ai saggi Jupiter, Mars, Quirinus. Essai sur la conception indo-européenne de la société et sur les origines de Rome del 1941<sup>18</sup> e, significativamente, a L'idéologie tripartie des Indo-Européens del 1958<sup>19</sup>, non notando, però, di questo libro la parte dove Dumézil parlava del "problema del re" in cui il comparatista francese asseriva:

Une des questions les plus obscures, par exemple, reste le rapport des trois fonctions et du « roi », dont la concordance de védique  $r\bar{a}j$ -, de latin  $r\bar{e}g$ -, de gaulois  $r\bar{i}g$ - assure l'existence très ancienne dans une partie, la plus conservatrice sans doute, des Indo-Européens. Ces rapports sont divers sur les trois domaines et, sur chacun, ont varié avec les lieux et les temps. Il résulte de là quelque flottement dans la représentation ou définition des trois fonctions et notamment de la première : le roi est tantôt supérieur, du moins extérieur, à la structure trifonctionnelle, où la première fonction est alors centrée sur la pure administration du sacré, sur le prêtre, plutôt que sur le pouvoir, sur le souverain et ses agents ; tantôt le roi – roi-prêtre alors autant et plus que roi gouvernant

<sup>17.</sup> Dumézil 1987<sup>2</sup>, p. 47.

<sup>18.</sup> Rees-Rees 1961, p. 112, n. 45 che si trova a p. 373 [= Iidem 2000, p. 96, n. 45 che si trova a p. 309].

<sup>19.</sup> Rees-Rees 1961, p. 112, n. 46 che si trova a p. 373 [= Iidem 2000, p. 96, n. 46 che si trova a p. 309]: il riferimento a Dumézil 1958 è alla p. 19 [= Idem 2003³, p. 28].

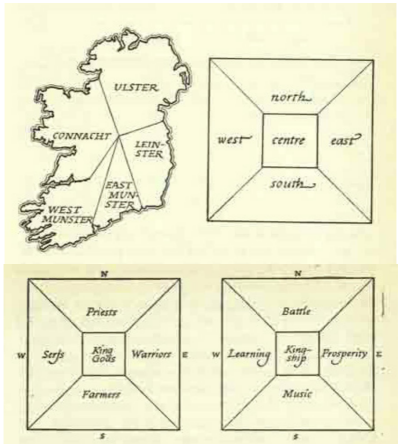


fig. 1: da Rees-Rees 1961, fig. 6 a p. 121 (sopra) e fig. 7 a p. 133 (sotto) [= Iidem 2000, pp. 103 e 113].

Quest'ultimo passo venne invece preso nella giusta considerazione da Reinhard Brandt nel suo saggio D'Artagnan und die Urteilstafel. Über ein Ordnungsprinzip

<sup>20.</sup> Dumézil 1958, p. 32 all'interno del par. 26: "Le problème du roi", pp. 32-33 [= Idem 2003², p. 43 in par. 26, pp. 42-43].

der Europäischen Kulturgeschichte 1,2,3/4 del 1991<sup>21</sup> il quale ravvisava nel re una quarta funzione, riconosciuta in quanto tale non da Dumézil ma dal suo discepolo Daniel Dubuisson nel suo articolo del 1978 Le roi indo-européen et la synthèse de fonctions, peraltro ricordato dallo stesso Brandt<sup>22</sup>. La figura del re indoeuropeo venne studiata da Allen in un importante contributo dal titolo Romulus and the Fourth Function apparso sulla monografia Indo-European Religion after Dumézil della serie del "Journal of Indo-European Studies": in questo studio Allen mise a punto la propria concezione della quarta funzione già proposta nell'articolo del 1987 ed è stato così che "il problema del re" posto nel 1958 da Dumézil è stato risolto sia da Allen che da Brandt, venendo quindi acquisito come un fait accompli dai Sauzeau nel loro libro La quatrième fonction. Altérité et marginalité dans l'idéologie des Indo-Européens del 2012 al paragrafo "La royauté et la synthèse des fonctions" del cap. II: "Le modèle quadrifonctionnel"23. Sia Dubuisson<sup>24</sup> che Allen<sup>25</sup> e i Sauzeau<sup>26</sup> partivano dal dato irlandese portato dai Rees nel 1961, i quali avevano già prospettato le caratteristiche di ciò che Allen avrebbe definito come F4+ e F4-: la prima "realizzazione" della F4, ossia F4+, era quella della regalità, la quale riuniva e al contempo superava le tre funzioni, come già notato da Dumézil nel 1958: "We now leave the four quarters and turn to the 'Centre', whose key word is 'Kingship'. Most of the attributes ascribed to this provice, apart from 'high-kingship' which is peculiar to itself, have already been met with in the quarters. The Centre combines the outstanding features of all the functions. Except for the inclusion of the fourth function [tondo nostro], this accords with the nature of kingship, whether central or local"27; la "fourth function" dei Rees, corrispondente alla F4- di Allen, costituiva quella che si poneva al di fuori delle triadicità funzionale:

In Ancient India the three sacrificial castes which embodied the three functions were subserved by a fourth. This was the caste  $\dot{su}dra$  of agricultural workers, craftsmen, entertainer and other menials. 'We hear of carpenters, wheelwrights, potters, smiths, fishermen, dog-leaders, and hunters. There were drummers, conch-blowers and flute-players.' Similar skills were covered by the fourth class in ancient Rome. In his *De lingua* 

<sup>21.</sup> Brandt 1998, p. 22; già in Idem 1982. Lo studioso tedesco è ritornato recentemente sulla questione della quaternità in Brandt 2014 e Idem 2015.

<sup>22.</sup> Brandt 1998, p. 23.

<sup>23.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012, pp. 49-52.

<sup>24.</sup> Dubuisson 1978 alla n. 21 di p. 23, il cui testo è a p. 31, citava Rees-Rees 1961, pp. 130-133 [= Iidem 2000, pp. 110-113].

<sup>25.</sup> Allen 1996, p. 14.

<sup>26.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012 alla n. 31 a p. 50 citava Rees-Rees 1961, pp. 131-132 [= Iidem 2000, pp. 111-112].

<sup>27.</sup> Rees-Rees 1961, pp. 128-129 [= Iidem 2000, pp. 109-110].

latina, Varro lists in succession words relating to officers of the state and then to (1) priests, (2) military affairs, and (3) personal fortune (degrees of wealth). After these come words for artisans and men of special skills such as jugglers, 'namers', boxers, trackers, runners, hunters, and fruit-pickers. Likewise in early Ireland there was a fourth class which comprised a variety of people in addition to agricultural serfs<sup>28</sup>.

Il merito di Nick Allen nel 1987 e successivamente nel 1996 è stato quello di seguire le considerazioni fatte dai Rees e ritenere quindi che le ipotesi interpretative avanzate da Dumézil nel 1982 in *Apollon sonore* sul dato irlandese portato all'attenzione dai celtisti nel 1961 fossero del tutto inadeguate: la "scissione" non sarebbe stata appannaggio di una delle tre funzionalità F1, F2 e F3, ma di una *quarta*, ossia la F4, a cui evidentemente Dumézil era restìo ad attribuire lo *status* di funzione, verosimilmente per tema che ciò distruggesse il sistema *tri*partito; in realtà, come sempre Allen e al suo séguito i Sauzeau hanno affermato<sup>29</sup>, la quarta non è propriamente una funzione al pari delle tre duméziliane: queste ultime hanno una relazione tra di loro, mentre la quarta *non* è in rapporto con esse *singolarmente*, ma lo è nel loro *insieme* come gruppo triadico, in quanto o si pone *al di là* di esse, stando ai *margini* del

<sup>28.</sup> Rees-Rees 1961, pp. 112-113 [= Iidem 2000, p. 97].

<sup>29.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012, p. 38, dove si cita Allen 1987, pp. 28-29, par. "A fourth function?": "Une chose est claire : les anciens peuples indo-européens structuraient mentalement selon le modèle trifonctionnel le monde ordonné ; sur ce point, notre position reste conforme à la théorie dumézilienne. Mais nous ajoutons deux autres hypothèses, que l'analyse de nombreuses séries à quatre termes viendra conforter :

<sup>-</sup> les anciens peuples indo-européens reconnaissaient l'existence dans l'Univers d'une composante extérieure à l' « Ordre » strictement défini ;

<sup>—</sup> ce domaine du « non-Ordre », étranger à la structure trifonctionnelle, était néanmoins pris en compte dans une structure totalisante. Il était en conséquence mis en série avec les trois fonctions lorsqu'on voulait couvrir l'Univers entier, et non pas seulement sa partie ordonnée. Cet élément pouvait fonctionner soit comme complémentaire (dans la série des provinces d'Irlande ou des classes de l'Inde par exemple), soit comme extérieur, voire opposé, hostile, ou simplement étranger ; en tout cas, dans la mesure où il entre dans des séries — ce point est capital — il peut être considéré comme analogue aux trois fonctions duméziliennes, et être qualifié de quatrième fonction (F 4), même si cette fonction est hétérogène par rapport aux trois autres, et passablement disparate.

Cette quatrième fonction comprend donc tout ce qui est à l'extérieur de l'ordre. On y trouvera, pour citer Allen « ce qui est « other, beyond or outside », « autre, au-delà ou à l'extérieur » ; ce qui est « éloignement psychique, disqualification sociale (étranger, esclaves), hostilité aux dieux (les démons), forces étrangères à l'ordre, à l'harmonie et à la continuité (comme le chaos, la discorde et la mort) » mais aussi ce qui « est au-delà de l'intelligence, le fantastique / inquiétant, le mystérieux, ce qui touche à l'autre monde ». Ajoutons : tout ce qui est marginal et tout ce qui est ambigu".

sistema tripartito e quindi non avendo *nessuna* delle caratteristiche delle tre funzioni (F4-), oppure essa riunisce in un'unità le tre funzioni, avendo *tutte* le caratteristiche di queste ultime (F4+). La ripartizione sarebbe stata, quindi, secondo Allen<sup>30</sup>:

|         | F4+               | F1                                 | F2                                         | F3                                       | F4-                                |
|---------|-------------------|------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------|
| Irlanda | centro<br>(Meath) | Connacht<br>(Fis)                  | Ulster<br>(Cath)                           | Leinster<br>( <i>Bláth</i> )             | Munster<br>( <i>Séis</i> )         |
| India   | Purușa            | brāhmaṇāḥ                          | kṣatriyāḥ                                  | vaiśyāḥ                                  | śūdrāḥ                             |
| Roma    | Romulus<br>rex    | Numa<br>Pompilius<br>flamen dialis | Tullus<br>Hostilius<br>flamen<br>martialis | Ancus<br>Marcius<br>flamen<br>quirinalis | re etruschi<br>pontifex<br>maximus |

Dopo la ripartizione regionale irlandese della prima sequenza, nella seconda viene esposta la ripartizione sociale indiana derivata, secondo il mito, dalla suddivisione del corpo universale del *Puruṣa*-Macrantropo che è enunciata nell'inno del *Rg Veda* X, 90 (chiamato anche *Puruṣa sūkta*), il quale fu trattato da Dumézil nell'appendice I al suo breve saggio *Flamen-Brahman* del 1935³¹; se con la penultima stringa ci si riferiva alla sequenza dei re romani individuata da Dumézil in *Mythe et épopée, I* del 1968 ai paragrafi "Les quatre rois préétrusques, tableau structuré", "Romulus et Numa" e "Tullus, Ancus"³², l'ordo sacerdotum di Festo³³ messo in parallello subito dopo con l'ultima stringa si rivela assai importante per la definizione della natura della F4± poiché *tale serie era già stata evidenziata* tempo prima dal comparatista francese, sebbene il professore di Oxford non lo avesse ricordato. Infatti Dumézil nella parte "De Janus à Vesta" del saggio *Tarpeia. Essais de philologie comparative indo-européenne* del 1947 aveva affermato quanto segue al par. "Vesta":

<sup>30.</sup> Allen 1996, p. 18.

<sup>31.</sup> Dumézil 1935, App. I: "L'aventure du brahmane céleste", pp. 86-96, si veda De Martino 2020, pp. 634-642.

<sup>32.</sup> Dumézil 1986<sup>5</sup>, pp. 271-281.

<sup>33.</sup> De verborum significatu, ed. Lindsay, Stutgardiae et Lipsiae 1913, p. 198, 29-37 e p. 200, 1-4: Ordo sacerdotum aestimatur deorum <ordine, ut deus> maximus quisque. Maximus videtur Rex, dein Dialis, post hunc Martialis, quarto loco Quirinalis, quinto pontifex maximus. Itaque in soliis Rex supra omnis accumbat licet; Dialis supra Martialem, et Quirinalem; Martialis supra proximum; omnes item supra pontificem. Rex, quia potentissimus: Dialis, quia universi mundi sacerdos, qui appellatur Dium; Martialis, quod Mars conditoris urbis parens; Quirinalis, socio imperii Romani Curibus ascito Quirino; pontifex maximus, quod iudex atque arbiter habetur rerum divinarum humanarumque.

Le rex sacrorum des temps républicains a souvent été interprété – et c'est sans doute partiellement exact – comme le prêtre propre de Janus. On a été ainsi conduit à citer, à propos de la priorité de Janus, le texte fameux du lexicographe Festus où, à l'occasion des repas solennels, est consigné l'ordo sacerdotum, l'ordre de préséance des premiers prêtres de l'Etat (cf. JMQ I, p. 73) : les trois grands flamines y figurent bien, et dans la succession attendue, dialis, martialis, quirinalis ; mais ni le dialis n'est le premier ni le quirinalis n'est le dernier ; Festus s'occupe de cinq prêtres : le rex sacrorum puis les trois grands flamines, puis le pontifex maximus, et les indications s'arrêtent là comme si seul ce peloton de tête importait. A l'autre bout de l'énumération, symétrique du rex sacrorum, nous trouvons donc le pontifex maximus. Du point de vue des dieux, que signifie cette présence ? Si le rex est comme le prêtre de Janus, le pontifex maximus est plus sûrement encore celui de Vesta<sup>34</sup>.

L'operazione di Dumézil sull'ordo festiano rivelò l'appartenenza dei cinque sacerdotes alle rispettive divinità di appartenenza: a Giano era collegato il rex sacrorum o sacrificulus<sup>35</sup>, visto che quest'ultimo sacrificava nella Regia un ariete<sup>36</sup> il giorno degli Agonalia dedicato al dio bifronte, ossia il 9 gennaio<sup>37</sup>; a Vesta era invece connesso il pontifex maximus, il quale mediante il rito della captio si qualificava come lo sposo sacro e "puro" delle virgines vestales<sup>38</sup>. Se da una parte la caratteristica di Ianus come dio "iniziale" è assicurata da Cicerone<sup>39</sup>, Tito Livio<sup>40</sup> riporta la preghiera della devotio di Publio Decio Mure nella quale dopo il dio bifronte seguiva immediatamente la triade capitolina; d'altra parte, secondo lo

<sup>34.</sup> Dumézil 1947, pp. 100-101 [= Idem 1955, p. 342].

<sup>35.</sup> Sul rex sacrorum si veda Bianchi 2010.

<sup>36.</sup> Varrone, De lingua Latina V, III, 1: Dies Agonales per quos rex in Regia arietem immolat.

<sup>37.</sup> Ovidio, Fasti, vv. 317-318: Quattuor adde dies ductos ex ordine Nonis,/ Ianus Agonali luce piandus erit.

<sup>38.</sup> Si veda De Martino 2017, pp. 600-617.

<sup>39.</sup> De natura deorum II, 27, 67: Cumque in omnibus rebus vim habent maxumam prima et extrema, principem in sacrificando Ianum esse voluerunt, quod ab eundo nomen est ductum, ex quo transitiones perviae iani foresque in liminibus profanarum aedium ianuae nominantur.

<sup>40.</sup> Ab Urbe condita VIII, 9: Pontifex eum togam praetextam sumere iussit et velato capite, manu subter togam ad mentum exserta, super telum subiectum pedibus stantem sic dicere: 'Iane, Iuppiter, Mars pater, Quirine, Bellona, Lares, Divi Nouensiles, Di Indigetes, Divi, quorum est potestas nostrorum hostiumque, Dique Manes, vos precor veneror, veniam peto feroque, uti populo Romano Quiritium vim victoriam prosperetis hostesque populi Romani Quiritium terrore formidine morteque adficiatis. Sicut verbis nuncupavi, ita pro re publica [populi Romani] Quiritium, exercitu, legionibus, auxiliis populi Romani Quiritium, legiones auxiliaque hostium mecum Deis Manibus Tellurique devoveo'. Sulla devotio, si confronti Versnel 1976, Idem 1981 e la monografia di Sacco 2011.

stesso Arpinate<sup>41</sup>, ogni preghiera e sacrificio si concludeva con il nome di *Vesta*, e dato che dall'invocazione fatta da Romolo nel momento in cui realizzò il *sulcus primigenius* si evince che *Vesta* veniva subito dopo la suddetta triade, come ci attesta Ovidio<sup>42</sup>, Dumézil ipotizzò giustamente che a Roma vi fosse una serie divina che comprendeva un dio "iniziale", quindi la triade funzionale e infine la dea "terminale", ossia *Ianus, Iuppiter, Mars, Quirinus* e *Vesta*:

[Q]uand nous voyons justement son *sacerdos* occuper dans l'archaïque *ordo* une place homologue de celle qu'occupent l'indienne Sarasvatî dans RV I, 2 et 3 et l'iranienne Armaiti dans la liste des entités fonctionnelles, nous sommes fondés à étendre à elle, à Vesta, comme à Janus, les conclusions que la comparaison nous a, dès 1938, suggérées pour les dieux que Janus et Vesta encadrent volontiers pour Jupiter, Mars et Quirinus. L'héritage indo-européen est plus vaste, le système des dieux primitifs sur lequel les ancêtres des Romains puis les Romains eux-mêmes n'ont cessé d'appuyer leurs Etats successifs est plus riche que nous ne pensions il y a huit ans : c'est la séquence « Janus Jupiter Mars Quirinus Vesta » qu'il faudrait rétablir en titre à toute notre série d'études<sup>43</sup>.

È interessante notare come Dumézil citasse l'anno della sua "scoperta" del trifunzionalismo, ossia il 1938, e come otto anni dopo, nel 1946<sup>44</sup>, egli affermasse che l'"*eredità indoeuropea*", cioè il sistema funzionale fosse più "*vasto*" della composizione *triadica* e che quindi ci fosse bisogno di espanderlo in una struttura *pentadica*. In realtà, come abbiamo visto, Dumézil non abbandonò mai l'esclusività della tripartizione, rinunciando a prendere in considerazione espansioni o ampliamenti a quattro o a cinque elementi funzionali: d'altronde, la trifunzionalità era un sistema che egli ritrovava come costante in *tutto* il

<sup>41.</sup> De natura deorum II, 67: Nam Vestae nomen a Graecis (ea est enim quae ab illis Estia dicitur); vis autem eius ad aras et focos pertinet, itaque in ea dea, quod est rerum custos intumarum, omnis et precatio et sacrificatio extrema est).

<sup>42.</sup> Fasti IV, 827-832: vox fuit haec regis: 'condenti, Iuppiter, urbem,/ et genitor Mavors Vestaque mater, ades,/ quosque pium est adhibere deos, advertite cuncti:/ auspicibus vobis hoc mihi surgat opus./ longa sit huic aetas dominaeque potentia terrae,/ sitque sub hac oriens occiduusque dies'. Come giustamente osservò Dumézil 1941 [= Idem 1955, p. 345], nell'invocazione si deve supporre anche Quirino, che Romolo non invocò in quanto era lui stesso divinizzato dopo la sua morte: in definitiva, essendo presente il primo re di Roma è come se lo fosse stato *in potentia* anche il dio.

<sup>43.</sup> Dumézil 1947, pp. 108-109 [= Idem 1955, p. 349: "...L'eredità indoeuropea è più vasta, il sistema di dèi primitivi sul quale i progenitori dei Romani e poi i Romani stessi non cessarono di reggere i loro Stati successivi è più ricco di quanto non pensassimo allora: è la serie Janus, Jupiter, Mars, Quirinus, Vesta che dovrebbe dare il titolo a tutto l'insieme dei nostri lavori"].

<sup>44.</sup> In realtà *Tarpeia* venne pubblicato nel 1947, ma evidentemente il saggio era stato scritto durante l'anno precedente ed è a questo a cui si riferiva Dumézil.

dominio indoeuropeo, sia in campo mitologico che in quello divino, pertanto egli considerò la pentade celtica come un caso isolato; pensiamo invece che egli avrebbe dovuto seguire le sue considerazioni del '47 rispetto alla successione Ianus-Iuppiter-Mars-Quirinus-Vesta, poiché il confronto del dio bifronte con la dea romana del focolare avrebbe dato la possibilità al comparatista francese di comprendere la vera natura di una "quarta funzione".

In realtà, almeno nella serie Ianus-Iuppiter-Mars-Quirinus-Vesta, la prima e l'ultima divinità sono più simili di quanto si creda: queste erano sempre invocate insieme nei sacrifici, secondo l'esplicita indicazione degli stessi eruditi antichi (Servio in Ad Aeneidem I, 292: Vesta vero pro religione, quia nullum sacrificium sine igne est, unde et ipsa et Ianus in omnibus sacrificiis invocantur); in definitiva, Ianus e Vesta erano, nella seguenza suddetta, uniti fra loro come se essi fossero gli elementi di congiunzione della serie divina, dove la loro posizione rappresentava l'elemento iniziale e finale un ciclo: di fatto, i due numi sarebbero stati "speculari" e in tal modo si riesce a capire la connessione della dea con il Giano bifronte, il quale, in quanto duplice, è l'inizio e la fine, proprio perché è il nuovo "inizio" che viene dopo la "fine", cioè Vesta, la quale dà adito al nuovo ciclo – e non è quindi solo la "fine", come reputava a nostro avviso erroneamente Dumézil: entrambe le divinità erano così (teo)logicamente collegate e venivano immaginate come confuse nel flusso continuo del tempo circolare, come se mutuassero reciprocamente in sé i rispettivi aspetti caratteristici, il momento incipiente o embrionale con quello terminale o moriente e vice versa - che poi è una metafora del ciclo vitale (morte > vita > morte).

Che le due divinità romane avessero un carattere ambivalente, rispettivamente Ianus di "(fine >) inizio" e Vesta di "fine (> inizio)" ci viene peraltro confermato dagli stessi antichi; una testimonianza a riguardo ci viene da Ovidio in Fasti VI, 302-304, contestualmente al suo tentativo di dare una o più etimologie plausibili al teonimo Vesta: qui tamen in primis aedibus ante fuit./ Hinc quoque vestibulum dici reor: inde precando/ praefamur Vestam, quae loca prima tenet. Per il poeta, in forza del fatto che il fuoco in antico era posto all'ingresso della casa, questa parte della struttura domestica romana era chiamata vestibulum, un termine latino dall'evidente assonanza con il nome della dea del focolare. È interessante notare come Ovidio faccia un collegamento nominale e "ideologico" tra il settore che veniva prima, cioè quello "iniziale" o anteriore (ante), dell'edificio abitativo (in primis aedibus) e il posto destinato a collocare il fuoco domestico: il motivo era proprio che a Vesta appartenevano i luoghi d'"inizio" (loca prima), così come all'inizio (prae-) di una preghiera il romano doveva dire (-famur) il nome della dea romana. Da tutto ciò risulta evidente che Vesta non era solo la "fine", ma anche l'inizio, così come era per la sua omologa greca Ἑστία, la quale presentava la stessa caratteristica di "incipienza" a livello teologico: una testimonianza di Platone a riguardo va interpretata, a

nostro avviso, in tal senso. Infatti, il filosofo ateniese, in un passo del dialogo Cratylus ove per bocca di Socrate disquisiva sull'etimologia del teonimo Ἑστία, affermò che "ancora pensando ai sacrifici si potrebbe ritenere che così ragionassero coloro che posero i nomi: è verisimile infatti che prima di tutti gli dèi presacrificassero per prima a Hestia coloro che denominarono "essia" l'essenza [gr. "usia"] di tutte le cose" (401.c.9-d.3 : ἔτι δὲ καὶ κατὰ τὰς θυσίας ἄν τις ἐννοήσας ἡγήσαιτο οὕτω νοεῖν ταῦτα τοὺς τιθεμένους· τὸ γὰρ πρὸ πάντων θεῶν τῆ Ἑστία πρώτη προθύειν εἰκὸς ἐκείνους ὅιτινες τὴν πάντων οὐσίαν "ἐσσίαν" ἐπωνόμασαν): Platone non avrebbe utilizzato certo l'escamotage di inventarsi un allotropo di οὐσία come ἐσσία, costruito all'uopo (dalla radice \*εσ- del verbo \*εἰμί "sono" < \*ἐσμί)<sup>45</sup> per giustificare l'accostamento del concetto di "essenza primaria" al nome della dea greca del focolare, qualora non ci fosse stata realmente la nozione della precedenza di Ἑστία nei confronti di tutti gli altri dèi nella pratica sacrificale della Grecia arcaica, la quale, infatti, è espressamente attestata da Pindaro in Nemea XI, 6: [scil. Ἑστία] πολλὰ μὲν λοιβαῖσιν ἀγαζόμενοι πρώταν θεῶν.

La prova principe e definitiva, però, della possibilità di questo nume di avocare a sé sia il *primo* posto che l'ultimo nell'offerta sacrificale è data dal secondo inno omerico a detta dea, ove esplicitamente si afferma che essa aveva l'onore e il privilegio di non concedere gioie d'epule ai mortali senza che le avessero libato del vino mielato *come prima e come ultima* divinità (*In Vestam II, Hymni Homerici* XXIX, 3-6: τιμὴν/ καλὸν ἔχουσα γέρας καὶ τιμήν· οὐ γὰρ ἄτερ σοῦ/ εἰλαπίναι θνητοῖσιν ἵν' οὐ πρώτη πυμάτη τε/ Ἑστίη ἀρχόμενος σπένδει μελιηδέα οἶνον); peraltro, la particolare caratteristica della dea greca del focolare di essere al contempo la prima e l'ultima della serie divina è confermata dalla mitologia stessa: Ἑστία, essendo secondo la leggenda la *prima* figlia della coppia *Kronos* e *Rhea*, venne divorata per *prima* dal padre ma uscì per *ultima* dal suo stomaco quando Zeus ingiunse al vinto titano pedofago di vomitare tutti i suoi fratelli e sorelle (*In Venerem I, Hymni Homerici* V, 22-23: Ἱστίη, ῆν πρώτην τέκετο Κρόνος ἀγκυλομήτης,/ αὖτης δ'οπλοτάτην, βουλῆ Διὸς αἰγιόχοιο).

È peraltro notevole il fatto che Dumézil non avesse ricordato il passo ovidiano dei *Fasti* VI, vv. 302-304<sup>46</sup> nel suo *De Janus à Vesta* del '47: forse perché esso si scontrava fortemente con la sua teoria che la dea romana rappresentasse esclusivamente la "fine"? Certo è che questa evidente lacuna fu colmata dal

<sup>45.</sup> Il neologismo ἐσσία fa il paio con quello di Giulio Cesare, il quale nel suo trattato grammaticale *De analogia* propose la forma *ens, entis* come participio presente di *sum, es* "essere" in analogia a *pot-ens, pot-entis* di *possum* (<\**pot-sum*), *pot-es* (citato da Prisciano in *Grammatici Latini*, ed. Keil 1859, III, p. 239, 1-11): la creazione cesariana ha avuto migliore fortuna, si confronti l'ital. *ente*.

<sup>46.</sup> qui tamen in primis aedibus ante fuit./ hinc quoque vestibulum dici reor; inde precando/praefamur Vestam, quae loca prima tenet.

comparatista francese nel 1962<sup>47</sup>, in un successivo articolo con il quale egli ritornava sulla questione della *Vesta extrema*, evidentemente per cercare di risolvere queste difficoltà che, di fatto, sono insuperabili per il suo modello interpretativo.

In realtà, in quella che lui definì Qvaestivncvla indo-italica 12, Dumézil ignorò la contraddizione (!), anzi, invece di tentare un compromesso – se non una soluzione - con la sua opinione pregressa, il comparatista si profuse in un dettagliato studio ermeneutico-testuale su Agni, il dio indiano del fuoco, facendo rilevare in conclusione che tale nume fiammeggiante veniva invocato sempre all'inizio degli inni vedici<sup>48</sup>, il che costituisce, infatti, un importante parallelo con la testimonianza di Ovidio riguardo al posto iniziale fisso di Vesta tra le personalità divine nella prassi enunciativa delle invocazioni in uso presso i Romani. Peraltro il comparatista francese non si avvedeva del fatto che una connotazione tipica di Agni è proprio quella di trovarsi sempre in posizione iniziale: egli è il primo ad essere generato tra gli dèi (suo padre è Prajāpati, il "progenitore" - nomen omen! - divino, così come Ἱστίη/ Ἑστία è figlia primogenita dei progenitori Kronos e Rhea), tant'è vero che in base a tale peculiarità del nume la speculazione teologica indiana ha fornito una paraetimologia<sup>50</sup> del teonimo Agni operando una comparazione con il termine sanscrito agra "anteriore" e creando così all'uopo la denominazione ibrida \*Agri dal significato, ad un dipresso, di \*"Fuoco (che sta) in fronte", secondo quanto affermato in Śatapatha Brāhmaṇa VI, 1, 1, 11<sup>51</sup>; Agni aveva, quindi, per sua natura la caratteristica di pre-cedere<sup>52</sup>, ossia di pro-cedere per "primo", e perciò veniva definito in quanto tale con il vocabolo sanscr. pūrva "id." (corradicale del gr. πάρος e di lat.  $pr\bar{o}$  e prae,  $pr\bar{i}$ - $mus^{53}$ ), come è esplicitamente asserito in Śatapatha Brāhmana II, 2, 4, 2<sup>54</sup>.

<sup>47.</sup> Dumézil 1962; il testo era un rifacimento di una conferenza tenuta al Collège de France il 2 marzo 1961.

<sup>48.</sup> Gli esempi sono riportati alla n. 6 di p. 251 di Dumézil 1962.

<sup>49.</sup> Sulla figura di *Prajāpati* si rimanda a Gonda 1984 e soprattutto a Idem 1986.

<sup>50.</sup> Gonda 1955-1956, pp. 67 e 79 [= Idem 1975, pp. 38 e 50]; si veda Monier-Williams 1979, p. 6.

<sup>51.</sup> atha yo garbho 'ntarāsīt | so 'grir asriyata sa yad asya sarvasyāgram asriyata tasmād agrir agrir ha vai tam agnir ity ācakṣate parokṣam parokṣakāmā hi devāḥ, la traduzione inglese è in Eggeling 1894, III, p. 146: "Now the embryo which was inside was created as the foremost (agri): inasmuch as it was created foremost (agram) of this All, therefore (it is called) Agri: Agri, indeed, is he whom they mystically call Agni; for the gods love mystic", si veda anche Doniger O'Flaherty 1989, p. 34.

<sup>52.</sup> Jurewicz 2016, che si rifà a Malamoud 1994, p. 252.

<sup>53.</sup> Mayrhofer 1963, II, pp. 324-325 e Ernout-Meillet 1959<sup>4</sup>-1985, pp. 534-535 e 536-537.

<sup>54.</sup> tad vā enam etad agre devānām ajanayata | tasmād agnir agrīr ha vai nāmaitad yad agnir iti sa jātaḥ pūrvaḥ preyāya yo vai pūrva ety agra etīte vai tam āhuḥ so evāsyāgnitā,

In realtà, la testimonianza del mondo religioso indiano è molto importante per comprendere la natura della F4 e risulta essere fondamentale al pari di quello celtico; quello indiano antico, infatti, è un àmbito religioso dove alcuni ricercatori traggono spunto per le loro ipotesi circa un sistema di funzionalità a quattro costituenti disposti secondo una triade più un ulteriore elemento: questi studiosi non si collegano direttamente alla comparazione mitologica, sebbene non possano fare a meno di confrontarsi con l'ermeneutica duméziliana cercando, chi più chi meno, di smarcarsi da essa. Il campione di questo filone di studi è rappresentato dall'indologo Charles Malamoud, che altrove si è professato assolutamente scettico se non addirittura contrario al pensiero trifunzionale di Dumézil<sup>55</sup>, ma che in uno studio del 1982 dal titolo Sémantique et rhétorique dans la hiérarchie hindoue des buts de l'homme apparso sul n. 23 della rivista "Archives européennes de sociologie" affrontò la sequenza 3 + 1 nella mitologia, nella speculazione filosofica e nella società indiane antiche.

Malamoud nel suo articolo ripeteva sostanzialmente il contenuto dello studio dell'indologo russo-israeliano Aleksander Jakovlevič Syrkin (cir. Александр Яковлевич Сыркин) dal titolo *K sistematizatsii nekotorykh ponjatij v sanskrite* (cir. *K систематизации некоторых понятий в санскрите* [(Contributi) alla sistematizzazione di alcuni concetti in sanscrito]) il quale era apparso nel 1967 in un volume collettaneo<sup>57</sup> e che era pressoché sconosciuto in Occidente a causa della sua redazione in lingua russa; fortunatamente il professore all'Università Ebraica di Gerusalemme, insieme al noto filologo russo Vladimir Nikolajevič Торогоv (сir. Владимир Николаевич Топоров), associato alla Scuola semiotica di Tartu-

trad. ingl. in Eggeling 1882, II, p. 323: "He [scil. Prajāpati] thus generated him first (agre) of the gods; and therefore (he is called) Agni, for agni (they say) is the same as agri. He, being generated, went forth as the first (pûrva); for him who goes first, they say that he goes at the head (agre). Such, then, is the origin and nature of that Agni".

<sup>55.</sup> L'indianista francese non ha mai accolto la teoria duméziliana: "La doctrine générale de Dumézil me laisse sceptique, et surtout, ce qui me heurte, ce sont ses affirmations concernant la persistance, jusqu'aux phases les plus récentes de l'histoire des peuples parlant une langue indoeuropéenne, de structures idéologiques et mentales qui expliquent leur façon très spécifique de concevoir la vie sociale, au sens le plus large du terme, et aussi leur destin historique: tout cela me paraît très contestable, je m'en suis expliqué rapidement dans la Revue de l'histoire des religions en 1991. En revanche, je trouve tout à fait éclairantes et entraînantes ses analyses du Mahābhārata [scil. Mythe et épopée, I: Dumézil 1986<sup>5</sup>; Mythe et épopée, II: Idem 1986<sup>4</sup>; e Mythe et épopée, III: Idem 1981<sup>3</sup>]", in Malamoud 2016, p. 265.

<sup>56.</sup> Malamoud 1982 [= Idem 1989, cap. 6, pp. 137-161; = Idem 1994, cap. 6, pp. 143-167]. 57. Il saggio di Syrkin si trova nel volume a cura del linguista russo Yurij Vladimirovič Roždestvenskij (cir. Юрий Владимирович Рождественский) dal titolo *Семиотика и восточные языки* [Semiotica e lingue orientali] edito a Mosca nel 1967.

Mosca<sup>58</sup> e marito della famosa indologa Tatjana Jakovlevna Elizarenkova (cir. Татьяна Яковлевна Елизаренкова) – forse la massima specialista di vedico del XX secolo<sup>59</sup> –, diede un sunto in francese delle sue scoperte l'anno successivo, nel 1968, in un breve articolo intitolato *La triade et la tétrade* apparso sulla rivista di divulgazione letteraria "Tel Quel" in un numero dedicato agli studi semiologici nell'URSS il quale conteneva dei contributi che avevano per argomento *Le nombre dans la culture* redatti da vari studiosi russi<sup>60</sup>. Syrkin nel '67 aveva rilevato come nella mitologia indiana vi fosse spesso uno schema del tipo 3 + 1, in cui a una triade si accompagnava un quarto elemento con determinate caratteristiche che Malamoud enumerò in tal modo:

- a) "[[]e cas le moins fréquent est celui où le + 1 est un résidu défini négativement par l'absence d'une caractéristique commune aux trois premiers termes : ainsi, la liste des « classes » (varṇ[āḥ]) constitutives de la société brâhmanique. Les trois premiers varṇ[āḥ] comprennent les deux-fois nés (dvij[āḥ]), tandis que le quatrième, celui des śūdr[āḥ], regroupe des hommes qui n'ont pas d'autre naissance que leur naissance biologique" [...];
- b) "[l]e quatrième terme désigne une donnée visible, par opposition aux trois premiers, qui sont dans un au-delà inaccessible : la parole, vāk, est faite de trois parties hors de la portée de l'homme, et d'une quatrième, la parole humaine. De même le puruṣa cosmique : une de ses quatre parties seulement est manifeste dans les êtres" [...];
- c) "[i]nversement, aux trois parties perceptibles et finies, fait suite une quatrième qui symbolise une ouverture sur l'infini : la strophe védique dite gāyatrī est faite de trois vers (littéralement de trois quarts, pāda), mais on évoque son quatrième pāda « qui resplendit au-delà de l'atmosphère »" [...];
- d) "[e]nfin, le quatrième élément complète, ou bien englobe, ou bien encore transcende les trois premiers, et, en même temps, en exprime la quintessence" [...]<sup>61</sup>.

Come è possibile vedere, il punto a) corrisponde perfettamente alle caratteristiche della F4-, così come evidenziato da Allen sulla scorta dei Rees: i śūdrāḥ, al contrario

<sup>58.</sup> Per una panoramica storica su questo indirizzo di studi semiotico si rimanda a Waldstein 2008.

<sup>59.</sup> Nella prefazione ad Elizarenkova 1995, Wendy Doniger l'ha definita "perhaps the greatest living scholar of the RigVeda, and certainly the greatest linguist of the RigVeda", p. VII; in effetti Tatjana Jakovlevna Elizarenkova ha prodotto una magistrale grammatica di vedico edita a Mosca nel 1982 di cui esiste una traduzione italiana a cura di Cristiana Ancisi che è stata l'oggetto della sua tesi di laurea in Lettere all'Università di Pisa, a.a. 1985-1986, con relatore Romano Lazzeroni e correlatore Daniele Maggi.

<sup>60.</sup> Syrkine-Toporov 1968.

<sup>61.</sup> Malamoud 1982, pp. 218-220 [= Idem 1989, pp. 140-142; = Idem 1994, pp. 146-148].

dei brāhmanāh, dei ksatriyāh e dei vaiśyāh, i quali costituiscono la tripartizione funzionale della società indiana antica, rappresentano l'"alterità" sociale, sono, cioè, al di fuori della collettività<sup>62</sup>; potremmo dire che la F4- equivale alla F1-, alla F2- e alla F3-, ossia all'assenza delle tre funzioni. Al contrario il punto d) definisce il quarto elemento come comprensivo delle tre funzioni: la F4+ corrisponde quindi alla F1+, alla F2+ e alla F3+ ed esprime la caratteristica tipica del rajah indiano o del rex romano ovvero del ri antico irlandese, come osservava Dumézil, in quanto essi racchiudevano in sé tutta la collettività e al contempo la trascendevano, poiché non si identificavano in modo esclusivo in nessuna parte specifica della società che costoro governavano, nella fattispecie la classe nobile e sacerdotale, quella guerriera e quella dei contadini e commercianti, corrispondenti, rispettivamente, alle tre funzioni duméziliane suddette. I punti b) e c) sono altresì assai interessanti; nel primo caso il quarto elemento avrebbe una caratteristica "emica" specifica con la quale essa si contrappone all'insieme delle tre funzioni prese come gruppo, le quali non hanno tale cifra caratterizzante: bisognerebbe quindi identificare questo elemento come F4+, dove il segno positivo indica la presenza di un tratto distintivo peculiare della F4 e che non esiste nelle F1, F2 e F3; nel secondo caso si ha l'inverso del precedente: il quarto elemento manca di una caratteristica "emica" comune a tutte le tre funzioni e si sarebbe pertanto di fronte a una F4-, dove il segno negativo denota la mancanza di un tratto distintivo che contraddistingue le F1, F2 e F3. È curioso che Malamoud abbia definito il quarto elemento al punto d) come una "quintessenza"; forse l'avrà fatto incosapevolmente, ma di fatto la F4+ si costuisce quasi come un realtà – un'"essenza" – diversa dalla F4-, rappresentata quest'ultima dal caso in a), e ben si accorda sia con il dato celtico insulare, ben evidenziato dai Rees e ripreso da Allen, sia con il dato romano proposto da Dumézil e da noi ripresentato: rispetto a quest'ultimo caso, potremmo affermare che Ianus va considerato come F4+, in quanto il dio, che secondo il mito era anche il primo rex del Latium<sup>63</sup>, è un dio sovrano che ingloba e trascende le tre funzioni, mentre Vesta va definita come F4-, poiché essa è una divinità che è al di là delle tre funzioni e non è inquadrabile in nessuna di esse, come abbiamo avuto modo di mostrare nel nostro saggio del 201764; peraltro, la "specularità" della "coppia"

<sup>62.</sup> Sull'origine della casta degli śūdrā $\dot{h}$  si rimanda a Sharma 1990³.

<sup>63.</sup> Macrobio, Saturnalia I, 7, 19-20: Regionem istam, quae nunc vocatur Italia, regno Ianus optinuit, qui, ut Hyginus Protarchum Trallianum secutus tradit, cum Camese aeque indigena terram hanc ita participata potentia possidebant, ut regio Camesene, oppidum Ianiculum vocitaretur. Post ad Ianum solum regnum redactum est, qui creditur geminam faciem praetulisse, ut quae ante quaeque post tergum essent intueretur: quod procul dubio ad prudentiam regis sollertiamque referendum est, qui et praeterita nosset et futura prospiceret, sicut Antevorta et Postvorta, divinitatis scilicet aptissimae comites, apud Romanos coluntur, si veda Brelich 2010³, cap. II: "I primi re latini", pp. 83-136.

<sup>64.</sup> Ripetiamo qui le argomentazioni che abbiamo attuato in De Martino 2013 quando abbiamo analizzato la serie *Ianus-Iuppiter-Mars-Quirinus-Vesta* "scoperta" da Dumézil

divina *Ianus-Vesta*, essendo espressione, rispettivamente, di "(fine >) inizio" e "fine (> inizio)", ci fa comprendere che la F4+ e la F4- sono "emicamente" simili e in definitiva appartenenti a *una sola macrofunzione* F4± della quale costituiscono, per così dire, delle *realizzazioni*: a questo punto si potrebbe affermare che la F4± non sia altro che un""arcifunzione", mutuando il concetto di arcifonema della linguistica funzionale e specificamente della fonologia messa a punto nella sua opera postuma *Grundzüge der Phonologie* dal linguista russo Nikolaj Sergejevič Тrubeckoj (o Trubetzkoy, cir: Николай Сергеевич Трубецкой), uno dei fondatori della Scuola linguistica di Praga<sup>65</sup>.

Secondo Trubeckoj, infatti, nei quattro casi di realizzazione fonetica dell'arcifonema<sup>66</sup>, uno è quello in cui il rappresentante fonetico *non si identifica* né con l'uno né con l'altro membro dell'opposizione fonem(at)ica: si può avere allora o una realizzazione dell'arcifonema foneticamente *simile* a quella di entrambi i membri, ma comunque da loro *diversa*<sup>67</sup>, e questo potrebbe essere

nel 1947: il nostro amico Nick Allen non è venuto a conoscenza delle considerazioni da noi fatte in proposito poiché egli lesse solo il mio saggio del 2015, il quale, pur essendo la continuazione di quello di due anni prima, si concentra sulla figura della dea romana *Fortuna* onde ricostruire i tratti della sua progenitrice preistorica, ossia la dea della Sorte, si veda Allen 2018, p. 111: se il professore di Oxford avesse letto ARCANA VERBA I, sicuramente avrebbe avuto contezza dell'esistenza della sua "pentade" negli scritti duméziliani – avendone, crediamo, enorme piacere.

65. Per la storia della Scuola linguistica di Praga si rinvia a Toman 1995, in particolare alle pp. 185-215 per l'importanza della figura di Trubeckoj, laddove per la biografia del linguista russo rimandiamo all'articolo dal titolo *Nécrologie Nikolaj Sergejevič Trubetzkoy* (16. April 1890 – 25. Juni 1938) scritto dal suo amico intimo e collega di studi Roman Jakobson nel giugno 1939 a Charlottenlund in Danimarca e pubblicato in "Acta Linguistica" dello stesso anno, il quale così inizia, p. 64: "Beim ersten Internationalen Linguistenkongress sagte Meillet auf Trubetzkoy hinweisend: »Er ist der starkste Kopf der modernen Linguistik«. – »Ein starker Kopf«, bestatigte jemand. – »Der starkste«, widerholte nachdrucklich der scharfsichtige Sprachforscher".

66. Trubetzkoy 1939, pp. 71-75; sulla nozione di arcifonema si veda in generale Akamatsu 1988, mentre per il concetto di "marca distintiva" (distinktives Merkmal) si confronti Viel 1984.

67. Trubetzkoy 1939, pp. 71-72: "Erster Fall: Der in der Aufhebungsstellung auftretende Stellvertreter des Archiphonems eines aufhebbaren Gegensatzes ist mit keinem von den betreffenden Oppositionsgliedern identisch, und wird a) durch einen solchen Laut realisiert, der mit den Realisationen beider Oppositionsglieder phonetisch verwandt ist, sich aber dennoch mit keinem von beiden deckt. [...] b) Etwas anders geartet sind jene Fälle, wo der Archiphonemvertreter außer den Zügen, die er mit dem einen und dem anderen Oppositionsglied gemein hat, noch spezifische, ihn allein eigene Züge aufweist. Diese letzeren Züge sind dabei die Folge der Annäherung an das Phonem, in dessen Nachbarschaft die Aufhebung der Opposition stattfindet" [= Idem 1971, pp. 95-96]. Nel caso a) il Trubeckoj dà come esempio l'inglese, in cui l'opposizione fra leni sonore b, d e g e le forti sorde p, t e k viene soppressa dopo

rapportato alla F4-, dove quest'ultima ha una caratteristica che la rende "altra" dalle tre funzioni dumézilane F1, F2 e F3, ancorché a queste correlata; oppure, l'arcifonema può avere oltre che i tratti fonetici comuni con i fonemi di cui rappresenta la neutralizzazione anche dei tratti suoi peculiari: ben s'addice questo alla F4+, dove il quarto elemento è simile a tutte e tre le funzioni F1, F2 e F3, ma ha una sua caratteristica che la distingue da esse. È importante sottolineare che la F4±, qualora la si volesse interpretare come un'arcifunzione, rappresenterebbe la neutralizzazione della trifunzionalità<sup>68</sup> e quindi corrisponderebbe bene ai concetti

s: in questa posizione di neutralizzazione appaiono come rappresentanti fonetici delle leni sorde, che sono una via di mezzo tra le due precedenti serie; nel caso b), invece, il linguista russo indica il caso del dialetto cinese di Pechino, dove l'opposizione k-c è soppressa davanti a i e  $\ddot{u}$  e il rappresentante è un  $\check{c}$ ', in cui la palatalizzazione è un tratto fonetico caratteristico dell'arcifonema.

68. Va ricordato che quando si verifica una neutralizzazione, l'arcifonema perde a livello fonemico i tratti distintivi che determinavano l'opposizione stessa; per esempio, in tedesco l'opposizione "sorda vs sonora" per le consonanti si neutralizza in finale di parola, dove vi è l'arcifonema che si realizza foneticamente come il rappresentante non marcato [ - sonoro ] della coppia, sarebbe a dire che /t-d/ diviene /T/ [t]/\_\_ #(#), si veda ted. Rad "ruota" e Rat "consiglio" i quali sono omofoni, avendo entrambi la realizzazione fonetica [rat]: l'arcifonema /T/ e il fonema /t/ continuano ad essere in tedesco due unità differenti pur avendo lo stesso suono [t] e non si confondono poiché non si trovano mai nella stessa posizione nella sequenza fonica, nella fattispecie in finale di parola. Analogamente, quindi, la F4+, pur avendo caratteristiche simili alle F1, F2 e F3 in quanto ne è la sintesi, non si identifica con nessuna di queste tre,  $n\acute{e}$  è un'altra funzione, ma è una FØ, dove  $\emptyset = (1 + 2 + 3)$ , mentre nel caso della F4- questa sarebbe una FØ in cui Ø = - (1, 2, 3): la linguistica funzionale, quindi, con il fornire un valido strumento ermeneutico quale il concetto di "arcielemento", risulta essere di grande aiuto per superare l'aporia di una quarta funzione che infici la trifunzionalità. Può sembrar strano che Dumézil non fosse ricorso al concetto di arcifunzione per risolvere il problema di un quarto elemento "escluso" che attentava all'esistenza del sistema trifunzionale: infatti, essendo (anche) un linguista, egli avrebbe dovuto conoscere la nozione linguistica di arcifonema esposta da Trubeckoj nel 1939 all'interno del suo Grundzüge der Phonologie, tanto più che egli aveva ben conosciuto il linguista russo e le sue opere avendo avuto con lui una forte querelle sulla descrizione delle lingue caucasiche nel periodo 1933-1935 di cui abbiamo parlato in De Martino 2013, pp. 334-338, la cui puntuale ricostruzione è ora in Geroulanos-Phillips 2018; si deve comunque tenere in conto che Dumézil era in definitiva un linguista storico-comparativo (si era addottorato con Antoine Meillet) e rifuggiva dalla linguistica generale, specie quella strutturalista saussuriana (si veda Dumézil 1992, pp. 88-91 [= Idem 1987, pp. 117-122: "[J]e ne l'avais [scil. Saussure] pas lu et aujourd'hui encore, je ne l'ai pas beaucoup frequenté"] e Littleton 1974: "Je ne suis pas ... structuraliste"): inoltre, il suo framework ermeneutico era più sociologico (di indirizzo durkheimiano) che linguistico stricto sensu, si confronti De Martino 2020, pp. 77-79. Allen 1987, p. 34 da parte sua considerava la nozione di funzione un "ostacolo" al sistema di suddivisione duméziliano della società indoeuropea:

di "marginalità" e "alterità", per usare i termini sauzeauiani<sup>69</sup>, rispetto al sistema tripartito, ed è ciò che abbiamo cercato di dimostrare con *Vesta*<sup>70</sup>, divinità femminile di chiara origine indoeuropea ma che non può essere inquadrata in una delle tre funzioni duméziliane, ma eventualmente solo nella F4, cioè nell'arcifunzione "mitologemica" o "teologemica".

Invero, questa proprietà tipica delle dee in àmbito indoeuropeo, cioè di essere, per così dire, "trivalenti", era già stata presupposta da Dumézil proprio nel suo saggio del 1958 L'idéologie tripartie des Indo-Européens: nel par. 24 dal titolo "Divinités faisant la synthèse des trois fonctions" il comparatista francese infatti scriveva: "Nous nous bornerons à signaler dans la théologie une autre utilisation fréquente, non plus analytique, mais synthétique, de la structure tripartie. Il est des divinités en effet que les docteurs et les fidèles tiennent à définir, en opposition aux dieux spécialistes des trois fonctions, comme omnivalents, comme domiciliés et efficaces sur les trois niveaux"71; a tal proposito Dumézil ricordava, sulla scorta degli studi di Francis Vian<sup>72</sup>, che nelle Piccole Panatenee la dea Athena riceveva differenti omaggi in quanto Igea (Ύγίεια), Poliade (Πολιάς) e Nike (Νίκη), denominazioni che evocavano con tutta evidenza la salute fisica (F3), la sovranità politica (F1) e la vittoria (F2); è chiaro, quindi, che la dea patrona di Atene era espressione della F4+, dato che racchiudeva in sé tutte e tre le funzioni, essendo, cioè, una dea "trivalente", così come egli affermava all'inizio del paragrafo immediatamente successivo del suo saggio del 1958, ossia il 25°, intitolato "Déesses trivalentes":

Cependant, parmi ces figures, il semble qu'il faille reporter à la communauté indo-européenne un type de déesse dont la trivalence est ainsi mise en évidence et qui est intentionnellement jointe aux dieux fonctionnels : cette déesse, que son sexe et son point d'insertion dans les listes rattachent à la troisième fonction, est cependant active aux

<sup>&</sup>quot;The very term 'function' may have been an obstacle. If a function is defined as a principle, a fundamental idea or cluster of ideas which together with two (or three) others makes up an ideology, then there is no problem in envisaging a function pertaining to what is other, outside and beyond. But the ordinary use of the word is less abstract and less specialised. One thinks first perhaps of the function of an object (a tool, or a pillar) or, especially in sociology, of the function of an occupation or profession".

<sup>69.</sup> Sauzeau-Sauzeau 2012, par. "Marginalité et altérité", pp. 42-45.

<sup>70.</sup> De Martino 2017. A nostro avviso, la dea romana *Vesta* svolgeva una funzione simile a quella della Madre di Dio quale "Sofia" divina (si confronti Schipflinger 2003) che supera e completa la triadicità personale della Trinità cristiana in una "quaternità" divina, un'idea, quest'ultima, già di Jung 1979, pp. 167-168, si veda Brandt 1999, pp. 153-158, Edinger 1964 e Fiene 1989: d'altronde, in De Martino 2020, pp. 810-812 abbiamo sostenuto l'ipotesi, già ravvisata da Milbank 1997, specialmente a pp. 462-463, e da Porter-Hobbs 1999, che anche il sistema trinitario abbia un'impronta trifunzionale.

<sup>71.</sup> Dumézil 1958, p. 59 [= Idem 2003<sup>2</sup>, p. 78].

<sup>72.</sup> Vian 1952, pp. 257-258.

trois niveaux, et il semble que sa présence dans les listes exprime le théologème d'une omnivalence féminine doublant la multiplicité des spécialistes masculins. Nous avons rappelé plus haut que parfois, dans les listes trifonctionnelles védiques, la déesse-rivière Sarasvatī est associée aux Aśvin; or les épithètes de Sarasvatī, bien que non groupées en formule, la définissent clairement comme pure, héroïque, maternelle. Indépendamment l'un de l'autre, moi-même (1947<sup>73</sup>) et H. Lommel (1953 [sic: in realtà 1954]<sup>74</sup>) avons proposé d'interpréter comme une homologue de Sarasvatī et comme l'héritière de la même déesse indo-iranienne, la plus importante des déesses de l'Avesta non gathique, déesse rivière elle aussi, Anāhitā; or le nom complet, triple, d'Anāhitā fait évidemment référence aux trois fonctions : « L'humide, la forte, la sans-tache », Aradvī Sūrā Anāhitā. C'est encore par sublimation du même prototype que je pense que le zoroastrisme pur a créé sa quatrième Entité, Ārmaiti, qui, bien qu'ordinalement au troisième niveau (après Xšaθra « Puissance », avant Haurvatāt-Amərətāt « Santé »-« Immortalité »), et bien que n'ayant pas de titulature triple, à la fois porte un nom qui signifie « Pensée Pieuse », aide Dieu dans sa lutte contre l'armée du Mal, et a la Terre nourricière pour élément matériel différentiellement associé<sup>75</sup>.

L'interpretazione di Dumézil era che vi sarebbe stata una divinità femminile appartenente alla terza funzione (F3) che estendeva il suo campo d'azione anche alle altre funzioni (F1 e F2); in realtà, questo era il caso solo di Sarasvatī, la quale era solitamente abbinata agli Aśvinau, i Dioscuri indiani, ma ciò non poteva valere per la sua omologa iranica Anāhitā che non presenta tale caratteristica: sorge il sospetto, pertanto, che questo tipo di interpretazione, il quale vedeva un nume "straripare" – nel caso delle dee-fiumi questo verbo si addice – dal suo campo di elezione relativo alla terza funzione per invadere il campo delle altre due, servisse al comparatista francese per salvare la trifunzionalità e non essere costretto a costituire un'eccezione ad essa, quale era rappresentata già dalla figura regale, anch'essa sintesi delle F1, F2 e F3, che diventava a buon diritto il "quarto escluso" dalla tripartizione sociale, come avrebbe detto Reinhard Brandt; peraltro, Dumézil non si avvide che se in L'idéologie tripartie des Indo-Européens egli aveva considerato "trivalenti" Sarasvatī, Anāhitā e Ārmaiti, avrebbe dovuto fare altrettanto per Vesta, la quale in *Tarpeia* era stata da lui accostata alla divinità indiana e a quella zoroastriana, come abbiamo visto: ma se nel 1947 Vesta era ascrivibile alla F4, secondo logica avrebbero dovuto esserlo nel 1958 anche Sarasvatī e Ārmaiti, nonché, di conseguenza, Anāhitā. Va detto, tuttavia, che una differenza tra la dea romana

<sup>73.</sup> Dumézil 1947, pp. 55-66 citato in Dumézil 1958, p. 103 [= Idem 2003<sup>2</sup>, p. 85].

<sup>74.</sup> Lommel 1954, pp. 405-413 citato in Dumézil 1958, p. 103 [= Idem 2003<sup>2</sup>, p. 85].

<sup>75.</sup> Dumézil 1958, pp. 59-60 [= Idem 2003<sup>2</sup>, p. 79].

e quelle indoiraniche esisteva, poiché mentre *Vesta* è definibile, come si è detto, come rappresentante della F4-, in quanto essa mancava di ogni cifra trifunzionale, al contrario *Sarasvatī*, *Anāhitā* e *Ārmaiti* apparterrebbero alla realizzazione "positiva" della F4, cioè F4+, inquantoché esse possedevano tutte le caratteristiche funzionali, essendo la sintesi delle F1, F2 e F3: questa circostanza ci sembra importante a livello ermeneutico, poiché confermerebbe la sostanziale equivalenza a livello funzionale della F4+ e della F4-, entrambe realizzazioni di un'unica "arcifunzione" F4 ovvero F4±.

Prima di approfondire il concetto di arcifunzione mitologemica o teologemica che abbiamo qui avanzato sulla base soprattutto dei nostri recentissimi studi sul dio indoeuropeo della Guerra<sup>76</sup>, dobbiamo operare una benevola critica a tutti gli eminenti studiosi che si sono occupati della cosiddetta "quarta funzione" indoeuropea.

La mitologia comparata è una scienza assai difficile: chi ci si dedica deve avere una preparazione assai vasta e approfondita su più dottrine. Il caso di Dumézil è emblematico: questi, essendosi addottorato con Antoine Meillet, uno dei più grandi comparatisti nel campo linguistico indoeuropeo, aveva un retroterra di glottologo; a ciò si accostò una rara propensione naturale per le lingue, arrivandone egli a "manier" una trentina: questo permise allo studioso francese di accedere direttamente ai documenti antichi onde poter cogliere le similarità e le differenze dei contesti mitologici e religiosi che egli studiava. Chiunque legga i suoi saggi non può che rimanere stupito dalla facilità con cui Dumézil passava dal mondo sociale, (miti)storico e religioso romano a quello mitico indiano, dall'epopea celtica alle saghe norrene, dall'ambiente religioso zoroastriano ai miti greci, dalla leggende dei Narti ai racconti armeni: probabilmente nel XX secolo nessuno studioso poteva eguagliarlo in questa sua facoltà, ossia di trattare i campi della cultura indoeuropea antica con rigore e pieno possesso dell'argomento trattato - un dato di fatto che anche i più acerrimi avversari di Dumézil dovettero riconoscere (forse obtorto collo). Non si vuole qui affermare che ci si debba uniformare a un modello di scienziato pressoché impareggiabile per erudizione e ingegno, ma sarebbe augurabile che chi voglia accingersi a fare comparazione nelle mitologie e nelle religioni indoeuropee, cerchi il più possibile di adeguarsi a questo esempio preclaro di studioso, ampliando le proprie conoscenze su tutto l'àmbito di ricerca, che nella fattispecie è quello dei popoli indoeuropei: in effetti, quello che abbiamo notato nella nostra disamina degli studi sulla "quarta funzione" è una settorialità dei campi di indagine adottato dai ricercatori, un atteggiamento deprecabile che ha precluso a costoro di acquisire dati utili a suffragare le loro ipotesi. Vi sono infatti due filoni ricerca sulla quarta funzione, che definiremo, per comodità, quello degli indologi e quello dei "celtisti": questi due gruppi sembra non

<sup>76.</sup> De Martino 2020, pp. 169-171.

abbiano comunicato tra di loro, non leggendo i rispettivi lavori scientifici che essi avevano compiuto su tale *vexata quaestio*, laddove un confronto dei loro risultati sarebbe stato proficuo per entrambi i gruppi, favorendo così, probabilmente, un avvicinamento dei loro quadri interpretativi e forse addirittura giungere a una "teoria unificata".

Iniziamo con il gruppo degli indologi, i cui rappresentanti sono Charles Malamoud e la sua fonte principale Aleksander Jakovlevič Syrkin; nessuno di costoro ha preso in considerazione i lavori del gruppo dei "celtisti"; l'indologo moldavo-francese non citò il libro dei Rees del 1961 nella bibliografia del suo saggio del 1982 e nella ripubblicazione di quest'ultimo in Cuire le monde. Rite et pensée dans l'Inde ancienne del 1989 egli non menzionò neppure l'articolo di Allen del 1987: ciò è davvero disdicevole, se si considera che nel 1989 Malamoud aveva aggiornato la bibliografia, includendo alla n. 9 a p. 140<sup>77</sup> l'indicazione della p. 59 del saggio di Dumézil Aspects de la fonction querrière chez les Indo-Européens del 1956, quindi l'articolo La triade et la tétrade di Syrkin e Toporov del 1968 e infine lo studio Matériaux pour une typologie des structures trifonctionnelles del 1985<sup>78</sup> di Daniel Dubuisson, il quale, da parte sua, aveva citato il *Sémantique* et rhétorique dans la hiérarchie hindoue des buts de l'homme di tre anni prima<sup>79</sup>, ma non il libro Celtic Heritage del 1961, né lo studio da cui l'articolo malamoudiano del 1982 dipendeva, cioè quello di Syrkin del 1967. Quest'ultimo autore fece anche peggio del suo collega moldavo-francese, in quanto nel suo "bell'articolo" (bel article)<sup>80</sup> del 1982 esplicitamente non solo ignorò il "beau livre" dei Rees, ma lo stesso Dumézil! Solo nel breve articolo La triade et la tétrade di "Tel Quel" del 1968 l'indologo russo insieme al suo collega semiologo Toporov accennarono cursoriamente<sup>82</sup> allo scopritore del trifunzionalismo indoeuropeo, forse obtorto collo, in osseguio al cólto pubblico francese a cui Dumézil e la sua teoria erano ben noti. Ma il gruppo dei "celtisti" non furono da meno della loro controparte "indologa" nell'omettere gli studi importanti che avevano evidenziato come nel mondo religioso indiano antico la sequenza 3 + 1 fosse ben presente, dove

<sup>77.</sup> Malamoud 1994, n. 1 a p. 146.

<sup>78.</sup> In Malamoud 1989, alla n. 9 a p. 140 viene indicato il 1984 come anno di edizione ma nella bibliografia a p. 310 l'anno viene riportato correttamente come il 1985: nell'edizione italiana di *Cuire le monde* (Idem 1994) alla n. 1 a p. 146 l'errore è stato corretto; le riflessioni di Dubuisson 1985 sulle "tetradi funzionali" sono state riprese in Idem 1995, pp. 100-107.

<sup>79.</sup> Dubuisson 1985, p. 112 e relativa n. 25 a piè di pagina.

<sup>80.</sup> Malamoud 1982, p. 236 [= Idem 1989, p. 161; Malamoud 1994, p. 166].

<sup>81.</sup> Dumézil 1987<sup>2</sup>, p. 47.

<sup>82.</sup> Syrkine-Toporov 1968, p. 29: "La notion de triplicité s'exprime constamment dans la formulation des idéaux sociaux (liberté-égalité-fraternité; les descriptions de la structure sociale – par exemple le concept des trois états : le clergé, la bourgeoisie, les marchands) et sa correspondance dans le schéma qu'a tracé G. Dumézil".

il + 1 era corrispondente sia alla F4+ che alla F4-; Allen, infatti, nel suo articolo del 1987 non citò né lavoro di Malamoud di cinque anni prima né tantomeno quello di Syrkin del 1967 che ne era la fonte, e così pure l'antropologo di Oxford fece nel suo contributo del 1996 alla monografia a cura di Edgar Polomé dedicata allo stato della ricerca sulla religione indoeuropea dopo Dumézil: ciò, invero, risulta alquanto strano, dato che Allen ricordava sia nel 1987 che nel 1996 l'articolo di Dubuisson del 1985, dove si menzionava esplicitamente quello malamoudiano di tre anni prima<sup>83</sup>. Un caso a parte appare essere quello del filosofo tedesco Reinhard Brandt, una sorta di "terzo escluso", per riprendere la sua terminologia: sia il suo articolo preliminare del 1982 che la sua opera del 1991 non sono stati citati né dal gruppo degli indologi né da quello dei "celtisti"; da parte sua, Brandt restituì la pariglia a costoro, dato che nel suo D'Artagnan und die Urteilstafel. Über ein Ordnungsprinzip der Europäischen Kulturgeschichte 1,2,3/4 non menzionava alcun lavoro di Allen o di Malamoud, ma solo il bel libro duméziliano L'idéologie tripartie des Indo-Européens del 195884 – la migliore sintesi ancor oggi della teoria del trifunzionalismo indoeuropeo - e l'articolo dubuissoniano Le roi indo-européen et la synthèse des fonctions di venti anni dopo<sup>85</sup> nel quale si trattava della figura del re indoeuropeo a guisa di sintesi o "somma" delle F1, F2 e F3, ossia, come abbiamo dianzi mostrato, quale F4+.

I fratelli Sauzeau, dal canto loro, nella loro monografia del 2012 si annettono a buon diritto al gruppo dei "celtisti", posto che essi ricordano il libro dei Rees del 1961, citano altresì at length tutta l'opera benemerita di Allen, ivi compresi gli articoli del 1987 e del 1996, e infine riportano lo studio di Dubuisson del 1978 (ma non quello del 1985); nessuna menzione viene fatta, invece, del lavoro di Malamoud del 1982 o della sua versione riproposta all'interno del famoso saggio del 1989, né si trova citazione del "bell'articolo" russo di Syrkin del 1967 o di quello suo scritto in francese in collaborazione con Toporov nel 1968, e invano si cercherebbe nella bibliografia del libro sauzeauiano l'articolo di Brandt del 1982 o il suo saggio del 1991: perché tali "silenzi", perché tali lacune bibliografiche in un saggio come La quatrième fonction che pure dovrebbe essere la summa degli studi sulla quarta funzione, costituendo così l'opera di riferimento sulla questione? L'unico fatto che accomuna questi ricercatori è che tutti prendono le mosse da Dumézil e dal suo trifunzionalismo: ma perché costoro non hanno compulsato esaurientemente il corpus degli scritti del comparatista francese

<sup>83.</sup> Se Allen 1987 alla n. 8 di p. 38 si riferiva a Dubuisson 1985 "[f]or a good discussion of 'the passage from the triad to the tetrad' from the orthodox Dumézilian position", in Idem 1996 a p. 14 egli indicava le pp. 113-114 di Dubuisson 1985: va detto che alla p. 112 Dubuisson 1985 ricordava Malamoud 1982, pertanto ci sembra difficile che ad Allen sia sfuggita la citazione del lavoro dell'indologo moldavo-francese.

<sup>84.</sup> Brandt 1999, nella lunga n. 26 di p. 40.

<sup>85.</sup> Brandt 1999, p. 23.

onde trovare delle sue considerazioni che avallassero l'ipotesi di una "quarta funzione", dato che questi aveva già evidenziato, come abbiamo visto, molti elementi "emici" da cui poter evincere l'esistenza e la natura della F4, anche se non postulandola *apertis verbis*?

Invero, non riusciamo a trovare una risposta a tali domande: non riusciamo neppure a comprendere perché *tutti* i suddetti studiosi – di cui è indubbia l'alta scienza e per i quali nutriamo la più profonda stima – non si siano dedicati ad uno studio *diretto* delle fonti su cui essi si basavano per le loro ipotesi sulla quarta funzione. Infatti, il dato celtico insulare, da cui l'ipotesi dell'esistenza di una F4 sembra aver preso origine – *testibus* i Rees –, è invero foriero di ulteriori scoperte utili alla soluzione del problema posto dalla necessità di presuppore una quarta funzione senza che questa sostituisca, però, una *quaternit*à alla *triade* del sistema funzionale indoeuropeo scoperto da Dumézil nel 1938; infine, vedremo come già il comparatista francese avesse evidenziato nel pantheon irlandese una divinità femminile che era la sintesi delle tre funzioni, divendendo così *naturaliter* la candidata ad essere la rappresentazione perfetta della F4+.

La partizione dell'Irlanda in cinque regioni da cui si evincerebbe uno schema triadico corrispondente alle F1, F2 ed F3 più due zone "eccentriche" espressioni della F4+ e della F4-, non è l'unica pentade che si ritrova nel patrimonio culturale celtico insulare: sarebbe infatti davvero strano che una siffatta suddivisione esistesse per definire solo un dato geografico e non anche uno mitologico. Sarebbe stato augurabile, quindi, che gli studiosi di mitologia comparata indoeuropea attuassero una ricognizione più approfondita nel patrimonio leggendario celtico in generale e irlandese in particolare onde ravvisare ulteriori prove dell'esistenza di tale "quaternità" o "tetrade" con sdoppiamento della F± in due realizzazioni F4+ ed F4-, il quale fu il sistema funzionale che teorizzò Allen nel 1987 e che mantenne intatta per tutta la sua carriera di ricercatore.

Il Compert Con Culaind ovvero Il concepimento di Cú Chulainn è una storia di epoca altomedioevale che fa parte del cosiddetto Ciclo dell'Ulster, opera epica irlandese, di cui, com'è noto, è protagonista l'eroe Cú Chulainn: costui era figlio del dio Lúg e di Deichtine, sorella di Conchobar mac Nessa, re dell'Ulster. Vi sono due versioni di questa narrazione: nella II (riportata nel manoscritto Egerton 1782, folios 78-79) viene riportata una querelle che sorse per chi doveva avere la responsabilità di educare il ragazzo:

Quand le futur héros, l'enfant glorieux est enfin né, il se tient une grande discussion, presque une dispute, pour savoir qui aura la lourde et honorable responsabilité de son éducation. Tous les candidats précepteurs énumèrent leurs titres, qu'ils soient druide, poète, aubergiste ou guerrier. Finalement tout le monde s'accorde, au jugement de Sencha,

sur le fait qu'on fera appel à chacun et le catalogue des compétences est un véritable énoncé trifonctionnel [corsivo nostro] :

« Prends le garçon avec toi, ô Finnchoem », dit Conchobar à sa sœur. « Ce n'est pas elle qui l'élèvera en vérité », dit Sencha, « (mais) c'est moi qui l'élèverai, car je suis fort, je suis brillant, je suis expert, je suis doux ... ? Je suis docteur, je suis sage, je ne suis pas oublieux. Je m'adresse au roi avant le roi (?). Ce qu'il dit passe par moi. Je juge les combats du roi devant Conchobar. Je décide des jugements des Ulates et je ne les mécontente pas. Personne ne me surpasse comme tuteur, excepté Conchobar ».

« Pourquoi ne le prendrai-je pas ? », dit Blai Briuga, « il ne sera pas mal nourri, il ne sera pas négligé par moi. Mes messagers ont pourvu à tous les désirs de Conchobar. Je convoque tous les hommes d'Irlande. Je les nourris pendant dix jours. Je leur donne de quoi exercer leur art et leur colère. Je les maintiens dans leur honneur et dans leurs contestations d'honneur ».

« Cela, c'est de l'impudence », dit Fergus, « il a choisi un champion pour être auprès de lui et c'est moi qui le nourrirai. Je suis fort, je suis sage, je suis ambassadeur ; on ne me surpasse ni en dignité ni en richesse ; je suis rude en valeur et en armes. Je suis celui qui agit contre sa propre bassesse. Je suis digne de mon fils adoptif. Je suis la protection contre tout mal. J'œuvre au détriment de tous les forts, j'œuvre à l'avantage de tous les faibles ».

« Même s'il m'écoute », dit Amorgen … ? … « Je suis capable d'élever royalement mes fils adoptifs. On me loue pour ma dignité, pour mon courage, pour ma valeur, pour mon intelligence, pour ma fortune, pour mon âge, pour mon éloquence, pour la beauté et le courage de mes enfants. Bien que je sois héros, je suis aussi poète. Je suis digne de la faveur du roi. Je frappe chaque guerrier. Je ne dois de merci à personne, excepté à Conchobar. Je ne me joins à personne, excepté au seul roi ». « Il ne sera rien de tout cela », dit Sencha, « que Finnchoem prenne l'enfant jusqu'à ce que nous soyons arrivés à Emain. Morann décidera à son sujet, mais seulement quand nous serons arrivés ». Ils allèrent donc à Emain, et le garçon était avec Finnchoem. Morann décida alors après leur arrivée et il dit : « Je le confie à Conchobar car il est proche parent de Finnchoem. Sencha lui enseignera la parole et l'éloquence. Blai Briuga sera son tuteur. Il sera frère de lait de Conall Cernach. Sa mère Finnchoem a deux seins ».

« C'est également qu'il sera instruit par tous, guerriers, rois, docteurs ; cet enfant sera l'ami de toute la société. C'est également que cet enfant combattra pour toutes vos contestations ; il combattra dans

vos gués et livrera toutes vos batailles ». Il en fut fait ainsi : Amorgen et Finnchoem l'emmenèrent et l'élevèrent à Dun Imbrith dans la Plaine de Murthemne »<sup>86</sup>.

Come aveva notato Françoise Le Roux<sup>87</sup>, alcuni dei pretendenti tutori di *Cú Chulainn* formano un sistema trifunzionale, un fatto che non venne notato

86. Le Roux-Guyonvarc'h 1986<sup>4</sup>, pp. 111-112 [= Idem 2000<sup>2</sup>, pp. 132-133]; trad. franc. di Christian-J. Guyonvarc'h ripresa da Guyonvarc'h 1965, pp. 379-380. Il testo antico irlandese è: "'Gaib duit in mac', ol Conchubur béos fria fiair. 'Níba sí nod n-ebla ém', ol Sencha, 'acht is messe nod n-ailfea, ar am trén, am trebar, am án, am athlam athargaib, am ollam, am gáeth. Nídam dermatach. Adgládur nech ria ríg, arfochlim a insce, admidiur(sa ríg) i cath ria Conchubur cathbúadach. Concertaim bretha Ulad & nís n-insurg. Ním thorgnea eter aite aile inge Conchubur'. 'Cid messe ém nod ngaba', ol Blaí Briugu, '(ní epéla faill) ná éislis lemsa. Ro ferat m(o thechta tosca co Conchubur). Congairim firu Érenn. (Nos bíathaim co cend) sechtmaine nó de(ch)ma(ide. Fosuidiur a n-dánu & a n-díberga. Forriuth a n-écnach & a n-enechgressa amin.' 'Is anble sin',) ol Fergus. 'Dorróega (trén occai, is messe nod n-ebla. Am trén, am trebar, am techtaire, ním táthar ar feib ná ar indmus. Am amnas ar gail & gaisciud. Am gníae frim tháir. Am túalaing mo daltaí. Am dín cech dochraite. Dogníu dochur cech tríuin, dogníu sochur cech lobair.' 'Cía contúaisi frim', ol Amorgen, 'ní arthai. Am túalaing altroma do ríg. Rom moltar ar cech feib, ar mo gail, ar mo gaís, or mo thocud, ar m'áes, ar m'erlabrai, ar áini & calmatus mo chlainde. Cébo flaith, am file, am fíu do rath ríg. Arurg cech n-errid. Ní tuillim buidi do neuch acht do Chonchubur. Ní comul fri nech inge fri ríg nammá.' Asbert Conchubur: 'Ní bía tra bá di sodain. Gaibed Finnchóem in mac co rísam Emuin co fuiglea Morann imbe. Lotar ass íarom co h-Emuin, & in mac la Finnchóem. Ro fuigill Morann íarom íar ríachtain dóib co h-Emuin, & asbert-side: 'Atnoad Conchubur ém', ol Morann, 'ol is cét-aicce Finnchóem. Atmenad Sencha setait sceo erlabrai. Ra m-bíatha Blaí Briugu. Berar do glún Ferguso. Ba aite dó Amorgen. Bad chomaltae dó Conall Cernach. Dí chích a máthar cích Finnchóeme. Ba cumma no n-damnaigfetar uili etir errid & ría & ollamain, ol bid carae sochaide in mac so. Is cumma dofich far n-enecharessa uili, arfich far n-áthu ocus far n-irgala uile in mac so.'Is ed dogníth de íarom: berthi Amorgen ocus Finnchóem, co n-alt i n-Dún Imbrith i m-Mag Murthemni)".

87. Le Roux 1965, p. 405: "Nous remarquerons seulement que cette dispute, qu'elle soit spécifique ou non de la Version II, met en action les chefs ulates du rang le plus élevé, des familiers de Conchobar et, pour tout dire, ses pairs. On ne doit pas être surpris de l'ardeur qu'ils déploient pour obtenir la charge de tuteur, car elle comportait de très grands honneurs, l'enfant adopté conservant par la suite un réel lien de parenté avec la famille dans laquelle il a été élevé. Mais chacun d'eux émet des prétentions conformes à sa classe et à ses fonctions:

| Sencha, druide                          | représentent la classe sacerdotale, sous ses de |  |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| Amorgen, file                           | aspects, spéculatif et opératif                 |  |
| Fergus, roi<br>champion,<br>ambassadeur | représente la classe militaire,                 |  |
| Blai Briuga, «aubergiste»               | représente la classe productrice                |  |

da nessun altro esegeta del testo<sup>88</sup>. Sencha mac Ailella, infatti, si definiva come giudice dei combattimenti di fronte al re Conchobar e come colui che faceva da paciere nelle questioni giudiziarie degli Ulaid, il popolo dell'Ulster: costui era quindi espressione della F1, la funzione di sovranità giuridica, in campo indiano rappresentata da Mitra, il dio (del) patto<sup>89</sup>, e in àmbito norreno da Týr, il dio che presiedeva il bing, l'assemblea legislativa<sup>90</sup>. Fergus mac Róich, ex re dell'Ulster, era un valoroso guerriero dalla forte virilità (nome "parlante": Fergus "Virilità") ed era in possesso della leggendaria spada Caladbolg: ça va sans dire, costui era rappresentante della F2, la funzione guerriera; infine Blaí Briugu era un ricco proprietario di una locanda, che aveva una specie di "maledizione" (geis): doveva unirsi sessualmente con ogni donna non accompagnata che fosse sua ospite e pertanto a lui spetta l'attribuzione della F3, la funzione riproduttiva. Quello che Françoise Le Roux, celtista allieva di Dumézil e ardente fautrice del trifunzionalismo, non aveva rilevato era che nel racconto esistevano altri due attori che reclamavano di essere educatori di Cú Chulainn: il re stesso Conchobar. il quale al pari del re romano Romolo va quindi definito come realizzazione della F4+, la sintesi delle tre funzioni, e Amergin mac Míled, druido e bardo, cioè poeta, che essendo marginale alla trifunzionalità va inquadrato come un rappresentante della F4-; è importante notare come quest'ultimo sia il marito di Findchóem, la quale era sorella del re Conchobar: era quindi una principessa di sangue reale e quindi attribuibile alla F4+, e dal fatto che Amergin e Findchóem fossero marito e moglie, cioè formassero una coppia, si deduce come ci fosse una stretta relazione tra la F4+ e la F4-, testimoniando così a favore della sostanziale equivalenza delle due "realizzazioni" della F4, rappresentando entrambe la neutralizzazione delle tre funzioni F1, F2 ed F3. Si guardi infatti la seguente stringa riassuntiva:

| F4+       | F1                    | F2                  | F3                | F4- & F4+             |
|-----------|-----------------------|---------------------|-------------------|-----------------------|
| Conchobar | Sencha mac<br>Ailella | Fergus mac<br>Róich | Blaí Briugu       | Amergin e Findchóem   |
| re        | giudice               | guerriero           | ricco<br>mercante | bardo e sorella di re |

<sup>88.</sup> Dubuisson 1975, pp. 46-47 cita il testo tradotto di *Compert Con Culaind* di Guyonvarc'h 1965, pp. 379-380 nonché la suddivisione trifunzionale di Le Roux 1965, p. 405 che abbiamo riportato alla nota precedente, ma non ne trae alcuno spunto per la ricognizione di elementi "emici" attribuibili a una F4. Sergent 1992, p. 149 con relativa n. 60 rimanda oltre che a Le Roux-Guyonvarc'h 1986<sup>4</sup>, pp. 111-112 e a Le Roux 1965, p. 405 anche a Rees-Rees 1961. Il trifunzionalismo duméziliano si è rivelato uno strumento assai proficuo nell'interpretazione del dato mitologico presente nella letteratura antico irlandese, si confronti Ó Cathasaigh 1983 per il *Cath Maige Tuired* e in tempi più recenti Boyd 2016.

<sup>89.</sup> Meillet 1907.

<sup>90.</sup> Nella sua forma di Mars Thingsus, si confronti Simek 1993, p. 203.

È altrettanto notevole come la F4- sia impersonata da Amergin mac Míled, che è un bardo, cioè un poeta: il lettore ricorderà come la riflessione duméziliana sulla "marginalità" rispetto alle tre funzioni venne compiuta da Dumézil prendendo in esame il dio greco patrono della poesia in Apollon sonore del 198291; ciò rappresenta una conferma del fatto che il comparatista francese avesse già rilevato tutti gli indizi che portavano verso la scoperta di una "quarta funzione", ma che potremmo definire ora meglio arcifunzione, rilevando come la voce (si pensi alla dea indiana  $V\bar{a}c^{92}$ ) e la musica rientrassero in una sorta di categoria "altra" rispetto alla trifunzionalità indoeuropea, seppur in connessione con essa.

Insomma, Dumézil aveva già intuito tutto ciò che i suoi seguaci fautori della quarta funzione avevano "scoperto"; per esempio, già il comparatista francese aveva evidenziato come "des systèmes philosophiques indiens dosent dans les âmes comme dans les sociétés des principes tels que la loi morale, la passion, l'interêt économique (dharma, kāma, artha)"93: questi sono i Tre Fini dell'uomo (puruṣārthāh) che costituiscono il trivargah, il "Triplice Gruppo" il quale si trasforma in caturvargah, ovvero "Quadruplice Gruppo", quando si aggiunge il mokṣaḥ, ossia la Liberazione, che secondo Syrkin<sup>94</sup> e Malamoud al suo séguito rappresenta il +195, cioè il quarto termine. Sarebbe stato augurabile, quindi, compulsare maggiormente l'opera scientifica di Dumézil nel suo complesso o almeno L'idéologie tripartie des Indo-Européens, il quale rappresenta, pur nella sua stringatezza, lo scrigno più ricco per chi volesse rinvenire dei "tesori" nascosti nella dottrina del comparatista francese: d'altronde, si può ben dire che il saggio del 1958 sia anch'esso una sintesi del pensiero trifunzionale, come fosse una sorta di "F4 duméziliana"! Ed è infatti una "perla" da noi trovata nel bel libro duméziliano che vogliamo qui porre all'attenzione degli studiosi della quarta funzione.

Sempre nel par. 25 "Déesses trivalentes", troviamo alla chiusa la menzione di una particolare divinità femminile, *Macha*, a proposito della quale Dumézil così affermava:

<sup>91.</sup> Dumézil 1982, pp. 25-85.

<sup>92.</sup> Dumézil 1982, pp. 13-24, cap. 1: "Vāc".

<sup>93.</sup> Dumézil 1958, p. 24 [= Idem 2003², p. 34].

<sup>94.</sup> Syrkin 1967.

<sup>95.</sup> Malamoud 1982, pp. 220-233 [= Idem 1989, pp. 142-156; = Idem 1994, pp. 148-161]. Malamoud 1982 alla n. 23 di p. 220 [= Idem 1989, n. 23 a p. 143; = Idem 1994, n. 1 a p. 149] cita contestualmente Amarakośa (o Nāmaliṅgānuśāsana) di Amarasiṃha, II, 57: "Il trivarga è (l'insieme costituito) da dharma, kāma, artha; il caturvarga (è tutti questi elementi) cui viene aggiunto il mokṣa" (trivargo dharma-kāmārthaiś caturvargaḥ samokṣakaiḥ). Malamoud 1982, p. 235 e relativa n. 73 [= Idem 1989, p. 159 e relativa n. 73; = Idem 1994, p. 164 e relativa n. 2] comunque ricordava che le otto forme del matrimonio brahmanico erano state divise da Dumézil 1979, pp. 31-45 in tre gruppi corrispondenti alle tre funzioni indoeuropee.

En Irlande, une héroïne, Macha, sans doute une ancienne déesse, éponyme d'un site important entre tous, Emain Macha, capitale des rois païens de l'Ulster, avec la plaine qui l'entoure, avait dû avoir primitivement ce même caractère synthétique analysé selon les trois fonctions, puisqu'elle aussi a éclaté en trois personnages, en un « trio des Macha » ordonnées dans le temps : une Voyante qui est l'épouse d'un homme des premiers temps appelé Nemed, « le Sacré », et qui meurt de saisissement au cours d'une vision ; puis une Guerrière-Championne qui fait de son mari son généralissime et qui meurt tuée ; et enfin une Mère qui accroît merveilleusement la fortune de son mari, un riche paysan, et qui meurt dans l'horrible accouchement de deux jumeaux. Mais il n'est plus possible de déterminer quels rapports elle soutenait – peut-être – dans la religion avec « les » dieux mâles des mêmes fonctions 96.

Dumézil nel brano succitato richiamava indirettamente il suo articolo *Le trio des Macha* apparso sulla "Revue de l'histoire des religions" nel 1954<sup>97</sup>, dove egli aveva trattato *Macha* in modo approfondito, il quale venne ripreso in modo pressoché inalterato in *Mythes et épopée, I* del 1968<sup>98</sup>; è evidente che questa figura mitologica era a giusto titolo rappresentante della F4+: *Macha* era un'antica *dea*, un'eroina che però non riceveva la sua qualifica di quarta funzione per il fatto di essere sposa di dèi espressione della F1, della F2 e della F3, in quanto essa sarebbe stata *autonomamente* una sintesi della trifunzionalità, ed è proprio per tale caratteristica che i celtisti Le Roux e Guyonvarc'h la definirono giustamente "*tripla e unica*" (*triple et unique*)<sup>99</sup> nella loro pregevole monografia Mórrígan – Bodb – Macha. *La souveraineté guerrière de l'Irlande* pubblicata nel 1983 come supplemento "CELTICVM" n. 25 alla rivista di studi celtici "Ogam" di Rennes fondata dagli stessi sunnominati autori. Sulla scorta degli studi di

<sup>96.</sup> Dumézil 1958, pp. 60-61 [= Idem 2003<sup>2</sup>, p. 80].

<sup>97.</sup> Dumézil 1958 ricordava l'articolo del 1954 a p. 103 [= Idem 2003², p. 85].

<sup>98.</sup> Questo saggio costituisce il cap. II della quarta parte "Epica minora", pp. 579-628 di *Mythes et épopée, I* che, come la seconda parte "Naissance d'un peuple", pp. 261-437, la terza "Trois familles", pp. 441-575 e le conclusioni, pp. 629-634, non è stata inclusa nell'edizione italiana (Dumézil 1982).

<sup>99.</sup> Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 45-60 [= Iidem 2016², pp. 65-84], par. III: "Macha. Triple et unique". Gli studiosi francesi in un'aggiunta al loro saggio (Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 190-200 [= Iidem 2016², pp. 107-121], addendum: "Macha estelle une « Mélusine » ?") sottolinearono giustamente come *Macha* non potesse essere identificata in una "Melusina", come invece avrebbe voluto Lecouteux 1982, pp. 159-171, cap. VI: "L'origine mythique de Mélusine".

<sup>100.</sup> Sulla rivista "Ogam" VI del 1954 apparve anche uno studio del numismatico francese Jean Gricourt sulla triade divina femminile *Epona – Rhiannon – Macha* scadenzato in cinque fascicoli: la parte più interessante è quella del quarto fascicolo dove l'autore approntò una comparazione con la mitologia greca.

Dumézil e di Le Roux e Guyonvarc'h abbiamo indagato anche noi la personalità della *Macha* irlandese<sup>101</sup>.

In effetti, la peculiarità di questa dea era che aveva avuto tre "epifanie" rappresentate in tre differenti mitologie, le quali, secondo Dumézil, avrebbero incarnato ognuna una funzione indoeuropea: la prima Macha era una veggente, moglie di Nemed (nome "parlante" dal significato di "Sacro"), il quale era il capo della seconda razza che aveva popolato l'Irlanda dopo il diluvio¹0², e pertanto ella fu la prima regina d'Irlanda; la seconda Macha (soprannominata Mongrúad "Dai capelli rossi") era una guerriera, figlia del re d'Irlanda Áed Rúad ("il Rosso"), la quale conquistò il regno in battaglia vincendo sui malvagi suoi competitori – malgrado costoro le avessero lasciato un "massacro di teste" (ár cend) – e respinse con la sola forza fisica molteplici tentativi di violenza sessuale: suo marito Cimbáeth era il capo delle sue truppe¹0³; infine, vi era una

101. De Martino 2020, pp. 758-768.

103. Lebor Laignech [Libro di Leinster], fol. 20<sup>b</sup> 13-20<sup>b</sup> 50: Ni fargaib in t-Aed sin claind acht oen ingen .i. Macha Mongrúad a hainm-side. Conattaig-side sel a hathar don ríge. Atbert Cimbaeth 7 Dithorba ni thibertáis rige do mnái. Fechta cath eturru 7 maidid in cath re Macha. Dorumalt secht mbliadna ir-rige. Dorochair Dithorba i Corund fóisede. Forácaibsede cóic maccu maithe .i. Báeth 7 Bras, 7 Bétach 7 Uallach 7 Borbchas. Conatchetar sede ríge. Atbert Macha na tibred dóib, ar ní ó ráthaib tuc, acht ar rói chatha arécin. Fecta cath eturru. Brissis Macha in cath for maccaib Dithorba co fargaibset ár cend aicce. Co ro chuir iat ar innarba iartain i ndíthrubaib Connacht. Tuc Macha iarsain Cimbaeth chucci do chéile di 7 do thaisigecht a amsaige imme. O robatar oentadaig trá Macha 7 Cimbáeth, luid Macha do íarair mac nDithorba irricht claimsige .i. táes secail 7 rota racomled impe, conos-fuair i mBairind Connacht oc fune tuirc allaid. IArfaigit

<sup>102.</sup> Lebor Gabála Érenn [Libro della presa d'Irlanda]: 249. Nemed trā, cethrar airech, .i. Starn 7 Iarbanēl Fāith 7 Fergus Lethderg 7 Aindind, ceithre meic Nemid indsin. A ceitheora mnā, Macha, Medha, Eaua, Cera; 7 ni raibe Nemed īarsin in airim in cethruir fer sin. 250. Ceithri lochtomadmann fo thīr in aimsir Nemid, .i. Loch Cāl in Hu Niallāin 7 Loch Munremair hi Luignib Slēibi Gūairi – hi cind nõi mbliadan īar tiachtain do Nemid ro mebdatar; Loch nDairbrech 7 Loch nAindinn i m-Mide. In tan ro class a fert 7 adhnacol Annind is and ro mebaigh in loch fo thīr. Acht is muchu atbath Macha ben Nemid oldās Andind. .i. in dara lāithe dēc īar tiachtain dōib in Hērinn atbath Macha, 7 issī cēt marb Ērenn do muintir Nemid. Ocus is ūaithe ainmnigter Ard Macha, la cui traduzione inglese è: "249. As for Nemed, there were four leaders, Starn, Iarbonel the Soothsayer, Fergus Redside, and Annind, [who were the four sons of Nemed]. Their four wives were Macha, Meda, Eua, Cera: and Nemed was not included thereafter in the reckoning of those four men]. 250. There were four lake-bursts over land in the time of Nemed: Loch Cal in Ui Niallain, Loch Munremair in Ui Luigne of Sliab Guaire; at the end of nine years after the coming of Nemed they burst forth: Loch Dairbrech and Loch Annind in Mide. When his grave was dug and he – Annind – was a-burying, then it was that the lake burst over land. But Macha wife of Nemed died earlier than Annind; in the twelfth day after they came into Ireland Macha died, and hers is the first death of the people of Nemed. [And from her is Ard Macha named.]", in Macalister 1940, III, pp. 130-133. Come si può notare, nello stesso testo viene detto che Macha sarebbe stata moglie di Starn, figlio di Nemed.

terza *Macha*, una fata che sposò un ricco coltivatore chiamato *Cruinniuc*, di cui ella moltiplicò i beni all'infinito: a causa di un'imprudenza di suo marito, quando arrivò alla fine della sua gestazione fu costretta a mettersi in gara con i cavalli del re, alla fine della quale, riuscendo vincitrice, mise al mondo due gemelli (*emun*, da IE \*yem-on- "gemello") di sesso diverso, chiamati *Fír* e *Fíal* "Onesto" e "Modesta"<sup>104</sup>. Le tre *Macha* sono chiaramente l'espressione

na fir scéla di, 7 innissid si dóib, 7 doberat biad do 'com tenid so. Atbeir fer díb: "Is álaind rosc na calligi: óentaigem fria." Nos-beir-side leis caillid. Cenglaidsi in fer sain al-lus nirt, 7 fácbaid é 'sin cháillid. Tic-si doridisi don tenid. "Cade in fer dachoic latt?" ar siat. "Mebol lais," ar si, "tiachtain chucaibsi 'ar n-oentugud fri claimsig." "Ní ba mebol," ar iatsum, "ar dogenamni uli a cetna," Nos-beir cach fer fon caille. Cenglaid-si cach fer díb ar niurt, ocus nos-beir i n-oenchnul lé iat co hUltu. Asbertatar Ulaid am-marbad. "Ni thó," ar sisi, "ar is coll fír flatha damsa, acht a ndoirad fo dóire 7 claidet raith immumsa, corop hí bas primchathir Ulad co brath." Coro thóraind-si dóib in dún cona heo (.i. delg) óir imma muin .i. Emuin .i. eo muin .i. éo imma muin Macha, la cui traduzione inglese è: "That Ae left no children save one daughter, whose name was Macha of the Ruddy Hair. She demanded her father's turn of the kingship. But Cimbaeth and Dithorba would not surrender the kingship to a woman. So a battle is fought between them, and Macha routs them in the fight. She spent seven years in the kingship. Dithorba fell in Corann at that time. He left five noble sons, namely Baeth and Bras, Bétach and Uallach and Borbchas. They claimed the kingship; but Macha said that she would not surrender it to them because it was not from sureties that she had got it, but by force on a foughten field. So a battle was fought between them, and Macha routed Dithorba's sons, and they left with her a «slaughter of heads». Thereafter she banished them into the deserts of Connaught. Then Macha took Cimbaeth to be her husband and to lead her soldiery for her. So when Macha and Cimbaeth were united, Macha went to seek Dithorba's sons in the guise of a lepress – that is, rye-dough and red bog-stuff were rubbed over her - and she found them in Boirenn Connacht (around a fire), cooking a wild boar. The men ask tidings of her, and she tells them (the news), and they give her food by this fire. One of them says: "Beautiful is the hag's eye! let us lie with her." He carries her off through the wood. She binds that man by dint of her strength and in the wood she leaves him. She comes again to the fire. «Where is the man who went away with thee?» say they. «He is ashamed,» quoth she, «to come to you after lying with a lepress.» «'Tis no shame," say they, "for all of us will do the same.» So each of them carries her through the wood, and she binds each of them by force, and brings them in one bond to Ulster. The Ulstermen said that they should be killed. «Nay.» quoth she, «since it would be for me a violation of a prince's truth. But let them slave in slavery, and dig a rath around me, so that it may be Ulster's chief city for ever.» Then she marked out the fortress with her brooch (eó) of gold that was at her neck (muin). Hence Emuin, that is, eo-muin, the eó that was at Macha's muin", in Stokes 1895, pp. 280-282. La descrizione della seconda Macha è descritta nella raccolta del Lebor Laignech intitolata Incipit do flathiusaib Herend 7 dia hamseraib o ré Mac Miled co hamsir Tuathail Techtmair [Sui sovrani d'Irlanda dai tempi dei figli di Mile fino al tempo di Tuathal Techtmar, fol. 14<sup>b</sup> 45.

104. Si veda Windisch 1884, p. 339 che trascrive il Lebor Laignech, fol. 125<sup>b</sup>: co m-bert emun .i. mac 7 ingen. Is de atá Emuin Machæ insin, la cui traduzione tedesca è alle pp. 343-344: "indem sie Zwillinge gebar, einen Knaben und ein Mädchen. Davon kommt es, dass es Emuin Machæ heisst"; Stokes 1895, p. 45 riporta il testo del Dindsenchas con i nomi dei gemelli:

della trifunzionalità duméziliana, come dimostrano anche i racconti ad esse relativi: nella terza incarnazione è evidente il richiamo al tema mitico della nascita gemellare di ascendenza indoeuropea, i cui rappresentanti in questo caso hanno un collegamento con i cavalli nel momento della loro nascita, il che li rende degli omologhi ai gemelli Nāsatyau, i Dioscuri indiani, chiamati anche Aśvinau, cioè "Cavallini", i quali, com'è noto¹05, sono rappresentanti della III funzione, quella della produttività; molto interessante ai nostri fini di ricerca risulta essere la Macha guerriera, il cui mito, come giustamente osservò lo stesso Dumézil, si regge tutto sul combattimento e la forza ("Les ressorts de tout le récit sont le combat et la force"¹06).

beridh mac 7 ingen – Fir 7 Fial a n-anmand – 7 atbert co mbedis Ulaid fo ceis óited in cach uair dus-ficfad eicin. [...] 7 atbeb iar suidhiu, 7 focresa a fert i n-Ard Machæ, 7 focer a guba 7 roclan[n] udh a líæ. Unde Ard Macha, la cui traduzione inglese è alla p. 46: "she brings forth a boy and a girl – Fír and Fíal «True and Modest» their names – and she said that the Ulaid would abide under feebleness of childbed whensoever need should befall them. [...] And after this she died, and her tomb was raised on Ard Macha, and her lamentation was made, and her gravestone was planted. Whence Ard Machae «Macha's Height»", citato da Toner 2010, p. 87. Anche i figli gemelli di Macha (< IE \*Makh.-), "fondatori" della città-capitale irlandese di Árd Macha, avevano dei nomi "parlanti" Fír e Fíal con allitterazione così come i loro omologhi Romulus e Remus, figli gemelli di Mars (< IE \*Makh,-werts), fondatori, rispettivamente, dell'Urbs Roma e della città latina di Remoria: ci sembra che questo parallelismo "mitistorico" risulti pressoché perfetto; diversamente Sterckx 1996, pp. 70-72 crede che la storia di Macha con i suoi figli gemelli "correspond structurellement et trait pour trait" a quella di Latona con Apollo e Artemide. La storia della terza Macha è raccontata nella sua forma canonica nel manoscritto Harleiano 5280, fol. 53<sup>b</sup> del British Museum, all'interno del racconto del Ces(s) o Noínden Ulad "Debolezza degli Ulaid", si veda per il testo Windisch 1884, pp. 340-342, ripreso da Hull 1968, che Le Roux-Guyonvarc'h 1983 utilizzano per la loro traduzione francese alle pp. 48-50 [= Iidem 2016², pp. 70-72], mentre alle pp. 50-56 [= pp. 72-79] offrono in versione le varianti del racconto tramandate da altre opere manoscritte.

105. Il collegamento di *Macha* con i destrieri reali e il tratto di dioscurismo dei suoi figli ha indotto taluni studiosi a considerarla l'equivalente irlandese di *Epona*, la dea gallo-romana dei cavalli, si veda Gricourt-Hollard 2002 (il dio "equino" *Lugus* come "figlio" di *Macha*). Doniger O'Flaherty 1980, pp. 167-174 ha ritenuto che *Macha* fosse l'incarnazione della "giumenta indoeuropea" (si veda Eadem 1981) e, sulla base di *Liath Macha* ("grigio di *Macha*"), il destriero donato dalla stessa dea a *Cú Chulainn*, la studiosa americana ha supposto che l'eroe celtico irlandese fosse un "figlio gemello" di *Macha*: le teorie di Wendy Doniger a tal riguardo sono assai suggestive ma molto speculative e fanno il paio con altre sue dal simile tenore, come quella che vorrebbe *Cú Chulainn* figlio di una triade materna trifunzionale (pp. 171-172), ossia della regina *Deichtire* (I funzione), della stessa *Macha* (II funzione) e di una donna di *Brug*, moglie di un contadino (III funzione), si veda Le Roux 1963, p. 132.

106. Dumézil 1954, p. 11 [= Idem 1968, pp. 606]; il comparatista francese interpretò la storia di Macha come "un conflit entre la « troisième » et la « deuxième » fonction[s]",

Chi sarebbe, dunque, questa "triplice e unica" *Macha?* Essa sarebbe stata fondamentalmente una divinità *guerriera*, anzi sarebbe stata *la dea celtica della Guerra*, stando alla testimonianza esplicita dell'O'Mulconry's Glossary<sup>107</sup>, secondo cui "Macha[, cio]è Badb o la terza Mórrígan, da cui "ghiande di Macha", ossia le teste degli uomini dopo il massacro" (Machæ .i. badb. nó así an tres morrígan, unde mesrad Machæ .i. cendæ doine iarna n-airlech); è da rilevare qui come l'espressione "mesrad Machæ" sia una metafora basata sulla somiglianza del capo umano con il frutto quercino, da cui consegue che il "raccolto di ghiande"<sup>108</sup> indicherebbe la pratica della decapitazione in battaglia, com'è dimostrato chiaramente dal termine cendæ utilizzato dal chiosatore, il quale è esattamente uguale a cend, il vocabolo adoperato per significare il lascito cruento dato dagli sconfitti pretendenti al trono alla leggendaria *Macha* guerriera: abbiamo qui un indizio certo del fatto che il taglio della testa dei nemici fosse collegato a una divinità della guerra – un dato estremamente importante per le nostre comparazioni religiose indoeuropee

in Dumézil 1954, p. 16 [= Idem 1968, p. 610]; anche Grottanelli 1986, pp. 133-138 si interessò della triplice dea celtica credendo invece che l'episodio indicasse un conflitto tra sessi: altrettanto fece Condren 1982, pp. 23-43, cap. 2: "Crushing the Serpent. The End of Matricentered Ireland and the Curse of the Goddess Macha", la quale, in ottica "femminista", volle riconoscere nell'eliminazione del culto pagano della dea *Macha* associata alla figura del serpente l'insorgere della cultura patriarcale e monoteista in Irlanda.

<sup>107.</sup> Stokes 1898, p. 271, glossa 813, si veda anche la lezione in Leabhar Buidhe Leacáin [Libro giallo di Leacáin], H.2.16, col. 119, riportata da Idem 1891, p. 127: Machæ .i. badb; no as i an tres morrigan; mesrad Machæ .i. cendæ doine iarna n-airlech ("a scaldcrow; or she is the third lamia. «Macha's mast» i.e. the heads of men who have been slaughtered"): ci sembra notevole il fatto che lo studioso scozzese avesse tentato contestualmente un'etimologia del teonimo Macha comparandolo con il lat. mactō e macellum ("Coqn. with Lat. mac-to, macellum?"); risolutivo per la comprensione della criptica espressione dell'O'Mulconry's Glossary si rivela il breve testo denominato dal primo lemma Irsan, Dublin, Trinity College, MS 1337 (H.3.18), pp. 79c-83b, ossia Irsan.180, p. 82b: Maiche .i. bodb; ł isi in tres morrigan .i. maiche 7 bodb 7 morrigan, unde mesrad maiche .i. cenna daoine iarna nairlech [tondo nostro], ut dixit dub ruis. Garbæ adbae innon fil. i lomrad fir maiche mes, i n-agat laich liu i lles, i lluaiget mna trogain tres, la cui traduzione italiana è: "Macha, ovvero Badb, una delle tre Morrigan, ovvero Macha, Badb e Morrigan. Da qui il raccolto di Macha, ovvero le teste delle persone dopo il massacro, come ha detto, "rosso scuro". Rozze abitazioni sono lì. Dove gli uomini sfuggono al raccolto di Macha, dove i querrieri portano una moltitudine nelle penne, dove le donne-corvo causano battaglie".

<sup>108.</sup> Per Le Roux-Guyonvarc'h 1983, p. 96 [= Iidem 2016², p. 162] l'espressione "ghiande di Macha" sarebbe una metafora dovuta alle abitudini stilistiche dei poeti medioevali ("la métaphore des "glands de Macha" [...] est bien dans les habitudes stylistiques, sinon dans le goût des poètes médiévaux").

su questo tema<sup>109</sup>. Inoltre, secondo l'opinione concorde degli studiosi celtisti<sup>110</sup>, l'analisi del testo della glossa irlandese porta a concludere che Macha si sarebbe identificata con Badb, termine che significava originariamente "Cornacchia grigia" e con cui si denominò una dea guerriera adusa a trasformarsi in quell'uccello<sup>111</sup>, ma che divenne subito, in forza di tale designazione, un aggettivo dal senso di "bellicoso" 112: Macha veniva assimilata anche alla dea Mórrígan, la quale sotto forma di cornacchia (badb o bodb) vaticinava la sorte dei guerrieri e che a guisa di una sorta di "Furia" li incitava in battaglia portandoli alla vittoria<sup>113</sup>; a Mórrígan ci si riferiva spesso come una triade divina femminile detta Morrígna (plurale di Mórrígan), la cui composizione variava, essendovi, oltre alle suddette Badb e Macha, o Nemain, uno spirito che impersonava la confusione della guerra<sup>114</sup>, o Anand, appellativo che indicava una divinità a se stante ma che costituiva anche un nome alternativo di *Mórrígan*<sup>115</sup>. La triade delle *Morrígna* era quindi composta da Macha, Badb e Mórrígan, che secondo Le Roux e Guyonvarc'h impersonavano la sovranità querriera nella mitologia e nella religione celtica d'Irlanda; come fece notare giustamente Dumézil, questa divinità celtica esprimeva "l'unità in tre persone", così come l'aveva definita con una felice espressione Joseph Vendryès<sup>116</sup>, e secondo il comparatista francese ella sembrerebbe essere una "triplicazione intensiva" (triplement intensif)<sup>117</sup> ovvero una dea "trivalente". Invero, una tale

<sup>109.</sup> De Martino 2020.

<sup>110.</sup> Heijda 2007, p. 33; su *Badb* si veda anche Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 102-111 [= Iidem 2016², pp. 171-183] ed Egeler 2011, pp. 116-196, cap. 3. "Irland: Die Bodb" e 4: "Die Bodb außerhalb Irlands?". Pokorny 1959, I, p. 114 accostava il termine celtico a quello norreno *boð* "battaglia" e correlati (< IE \*bhedh- "scavare").

<sup>111.</sup> Heijda 2007, pp. 12-13.

<sup>112.</sup> Heijda 2007, pp. 13-14.

<sup>113.</sup> Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 95-102 [= Iidem 2016², pp. 161-171], in cui si fa notare che da *Mórrígan* è discesa la figura della fata Morgana, p. 100. Sulla dea *Mórrígan* e sulle sue possibili controparti germanoceltiche si rimanda a Gulermovich Epstein 1998.

<sup>114.</sup> Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 111-113 [= Iidem 2016², pp. 183-187] e più estesamente Rowan 2005, soprattutto alle pp. 7-9, par. "The Triune Nature of the Morríoghan" e alle pp. 55-62 in riferimento a Macha; si veda Bauer-Harsant 1996 per una comparazione interreligiosa della triade divina celtica Morrígna e Macha con la dea indiana Kālī.

<sup>115.</sup> Si vedano i testi irlandesi in Macalister 1941, IV, pp. 123 e 182; ricordato in Le Roux-Guyonvarc'h 1983, p. 97 [= Iidem 2016², p. 163].

<sup>116.</sup> Vendryès 1935.

<sup>117.</sup> Dumézil 1954, p. 17 e n. 3. La "triplicazione intensiva" (triplement intensif) di una divinità, che si diversificava rispetto alle triadi a valore classificatorio o sintetico (triades à valeur classificatoire ou synthétique), non venne mai approfondita da Dumézil, per quanto sappiamo, anche se egli ne aveva riconosciuto l'importanza fin dagli inizi della sua ricerca sul trifunzionalismo, cioè dall'epoca della sua "scoperta" del 1938 esposta nell'articolo su La préhistoire des flamines majeures, se ne veda la menzione in

identità strutturale non può essere, a nostro avviso, frutto del caso: siamo di fronte alla ripetizione dell'ideologia indoeuropea della guerra-sacrificio ovvero della mattanza sacrificale<sup>118</sup> in un'area periferica del dominio geolinguistico indoeuropeo, che è di norma conservativo<sup>119</sup>; peraltro, la comparabilità della dea celtica della guerra Macha con il suo corrispondente romano Mars/Mavors potrebbe essere confermato anche a livello linguistico: l'etimologia del teonimo celtico Macha sembrerebbe offrire un valido aiuto in tal senso.

Il termine onomastico Macha non è affatto perspicuo riguardo al suo valore semantico; Le Roux e Guyonvarc'h dedicarono a tale tema tutto il paragrafo 7 del terzo Annexe dal titolo Notices étymologiques del loro saggio (1983, pp. 135-143 [= 2016<sup>2</sup>, pp. 214-227]) e conclusero, seguendo l'interpretazione del celtista John B. Arthurs del Department of Celtic della Queen's University di Belfast<sup>120</sup>, da cui essi dipendevano pressoché in toto nella loro analisi linguistica<sup>121</sup>, che il teonimo significasse "pianura, campo" da un Protocelt. \*magosia sulla base dei toponimi composti come Augusto-magus o Claudio-magus<sup>122</sup> con il suffisso -magos che corrisponde all'irl. magh e al gallese ma dal medesimo significato: i toponimi gallici andrebbero quindi comparati con quelli che designavano in antico irlandese delle fortezze nell'Ulster chiamate Emain Macha "gemelli di Macha" (irl. mod. Eamhain Mhacha, ingl. Navan Fort) ed Ard Macha (irl. mod. Ard Mhacha, ingl. Armagh), il cui senso di "altura di Macha" sarebbe derivato secondo Arthurs da quello di \*"altura del paese aperto" o in alternativa di \*"paese aperto chiamato Macha" ("the height of the open-country (or open-country called Macha)")123; il celtista irlandese arrivò anche a confrontare l'irl. Macha con il sancr. mahi "terra" (< \*"la grande") e al lat. mag-nus "grande" nonché al teonimo Maia, al quale si accodarono i succitati studiosi francesi aggiungendo alla comparazione i termini sanscriti mahas e majmana e i loro correlati avestici mazah- e mazan- dal medesimo significato di "grandezza" 124. Orbene, non si riesce a capire come un termine che aveva il senso di "pianura" o di "campo (aperto)" potesse essere adatto a designare una divinità della querra (!): in effetti, sia Arthurs che la coppia Le Roux-Guyonvarc'h glissarono su questo aspetto, che forse per loro era irrilevante se è vero che essi non offrirono alcuna spiegazione riguardo a una così incongrua scelta onomastica.

Dumézil 1938, n. 1 a p. 198.

<sup>118.</sup> De Martino 2020.

<sup>119.</sup> Si rimanda a Bartoli 1925.

<sup>120.</sup> Arthurs 1952-1953.

<sup>121.</sup> Come viene da loro esplicitamente affermato in Le Roux-Guyonvarc'h 1983, p. 135 [= Iidem 2016², p. 214].

<sup>122.</sup> Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 135-136 [= Iidem 2016<sup>2</sup>, pp. 214 e 216]

<sup>123.</sup> Arthurs 1952-1953, p. 26; si confronti a proposito Ó Mainnín 2010.

<sup>124.</sup> Le Roux-Guyonvarc'h 1983, p. 141 [= Iidem 2016², pp. 223-224].

Quale sarebbe allora il significato originario di Macha? A nostro avviso, bisognerebbe rivalutare il suggerimento dato cursoriamente dal glottologo celtista tedesco-irlandese Carl Friedrich Lottner a p. 56 del Post scriptum messo in margine all'articolo dello studioso di letteratura irlandese William Maunsell Hennessy dal titolo The Ancient Irish Goddess of War apparso su "Revue Celtique" 1, 1870, pp. 32-55, il quale era una rielaborazione di una conferenza tenutasi alla Royal Irish Academy il 25 gennaio del 1869<sup>125</sup>: "Perhaps we might be justified in comparing the name of Macha with gr. μάχη"; se quindi fosse vero che il termine onomastico irlandese Macha proveniva dalla radice IE \*makh\_avremmo confermata la relazione genetica tra questa dea della guerra e il suo omologo romano Mars/Mavors, la cui denominazione avrebbe avuto come forma originaria quella di \*Makh werts, come abbiamo cercato di dimostrare altrove<sup>126</sup>: in tal caso una possibile correlazione più stretta dal punto di vista linguistico stricto sensu potrebbe allora approntarsi con le Mάχαι greche, figlie di Eris "Discordia", ricordate da Esiodo in Theogonia 228, le quali probabilmente saranno state dei demoni che personificavano gli aspetti della battaglia, così come le sopra ricordate Morrígna. A nostro avviso, l'ipotesi che Macha fosse un'epifania del dio indoeuropeo della Guerra troverebbe un sostegno anche nella "mitistoria" celtica: Emain Macha è infatti un antico monumento del nord dell'Irlanda ubicato su una bassa collina a circa 2,6 km dalla città di Armagh, il quale riveste un ruolo di grande importanza nella mitologia irlandese, soprattutto nel cosiddetto Ciclo dell'Uster; il sito, che probabilmente era un luogo di culto dove si svolgevano attività rituali<sup>127</sup>, fu una delle sedi reali dell'Irlanda gaelica nonché capitale del paese degli Ulaid (i Volunti di Claudio Tolomeo in Geographia II, 2, 8<sup>128</sup>), popolo che diede il nome alla provincia dell'Ulster: dato che secondo la leggenda Macha stessa avrebbe fondato questa città e che il suo nome gaelico significa "gemelli di Macha", queste due caratteristiche sembrano essere degli elementi "emici" di una struttura mitologemica indoeuropea che si ritrova in modo pressoché identico nel mito della fondazione di Roma con i gemelli Romolo e Remo figli di Mars/Mavors<sup>129</sup>; va notato altresì che, una volta

<sup>125.</sup> Apparso leggermente modificato con lo stesso titolo in "Proceedings of the Royal Irish Academy" 10, 1ª serie, 1866-1869, pp. 421-440.

<sup>126.</sup> De Martino 2020, pp. 260-275.

<sup>127.</sup> Lynn 2003, si veda anche d'Arbois de Jubainville 1895 per la planimetria.

<sup>128.</sup> Παροικοῦσι δὲ καὶ ταύτην τὴν πλευρὰν μετὰ τοὺς Ῥοβογδίους Δαρῖνοι, ὑφ'οὺς Οὐολούντιοι; per gli *Ulaid* e per la loro "debolezza" (*Ces*) provocata dalla maledizione lanciata su di loro dalla terza *Macha* si confronti Le Roux-Guyonvarc'h 1983, pp. 170-174 [= Iidem 2016², pp. 262-269].

<sup>129.</sup> I figli della terza *Macha*, rappresentante della III funzione, appartengono "geneticamente" a quest'ultima, e corrispondono *de facto* ai Dioscuri, si veda Cornell 1975. Va detto che secondo una leggenda riportata da *Promathion* e citata da Plutarco in *Romulus* XI, 1, 1-5, 5 i gemelli fondatori di Roma sarebbero stati generati da un fallo

distrutta *Emain Macha*, il vicino centro di Armagh ne ereditò la funzione di preminenza politica divenendo anche la sede del Primate cattolico d'Irlanda dopo che San Patrizio vi fondò la chiesa principale nel 450 d.C. e fece assurgere la città a "capitale ecclesiastica" dell'isola: ciò le valse perciò il titolo di "Roma irlandese", anche considerando la "casuale" circostanza che come per l'Urbe essa è posizionata fra *sette colli*<sup>130</sup>.

Ciò detto, quale realizzazione della F4 dovrebbe essere espressione la dea/eroina Macha? Come sintesi delle tre funzioni e quale prima regina d'Irlanda,

di fuoco levatosi dal focolare della casa del re degli Albani Tarchezio e unitosi ad una schiava: questa generazione è da annoverarsi in quelle che abbiamo denominato "nascite piriche". A quest'ultima tipologia appartiene anche la venuta al mondo del fondatore di Praeneste Caeculus, personaggio dal nome "parlante" (il "Cechetto"); la leggenda riferita da Servio Onorato in Ad Aeneidem VII, 681 narra che una giovane seduta accanto al focolare ebbe il grembo colpito da una scintilla che l'ingravidò: il figlio che ne nacque era Ceculo, figlio di Vulcano, cieco dalla nascita, il quale venne abbandonato dalla madre e allevato dalle vestali; la particella di fuoco che colpisce la virgo nella parte corporea riproduttiva (il basso ventre) non è altro che una metafora di un rapporto sessuale, nel caso specifico, violento - in pratica, uno stuprum -, da cui proviene la mutilazione/minorazione (s)qualificante agli occhi del futuro fondatore e primo re di Preneste. Un'altra "nascita pirica" è quella relativa a Servio Tullio, dove anche in questo caso un membro maschile era sorto dalle ceneri del focolare e si era congiunto ad una schiava, nella fattispecie la nobile Ocrisia, madre del futuro sesto re di Roma (Ovidio, Fasti VI, 625-636; Dionigi d'Alicarnasso, Antiquitates Romanae IV, 2, 1, 1-4, 1; Plutarco, De fortuna Romanorum 10 e Plinio il Vecchio, Naturalis Historia XXXVI, 204): abbiamo trattato a fondo il tema delle "nascite piriche" nel cap. VIII di De Martino 2017 alle pp. 635-659 alle quali si rinvia.

130. Brennan 1995, pp. 54-58 sub voce Armagh (Armagh, Northern Ireland). È notevole il fatto che mentre Emain deriva da IE \*yem-on- il quale è esattamente il tema originario del termine latino Remona (Remus da \*Yemus si veda Wiseman 1999, pp. 16-22, Puhvel 1975, p. 156 e Idem 1987, p. 289, nonché Lincoln 1975, p. 138, contra Bremmer 1987, p. 37) con cui si designava secondo Festo (ed. Lindsay, Leipzig 1913, p. 345) la dimora di Remo (habitatio Remi), il toponimo Armagh che designa la "Roma irlandese" provenga dal gael. irl. Árd Macha che vuol dire "Altura di Macha" con ovvio riferimento ai sette colli su cui è posizionata la città, il che farebbe della denominazione antica celtica un costrutto simile a quello del lat. Septimontium (Varrone, De lingua Latina V, 41, 1: Ubi nunc est Roma, Septimontium nominatum ab tot montibus quos postea urbs muris comprehendit, si confronti Gelsomino 1975 e Nadjo 1984): forse che se Emain Macha corrispondeva a Remoria (si confronti Coarelli 2003), allora Septimontium, l'omologo del toponimo celtico Árd Macha, sarebbe stato il (presunto) "nome segreto" di Roma? Si confronti a proposito De Martino 2011, pp. 178-207, Addendum III. A tal proposito confidiamo di approntare in un prossimo futuro uno studio comparativo tra le "tre Romae", quella indiana Ayodhyā, quella irlandese Árd Macha e ovviamente quella latina onde dimostrare le similarità nelle leggende relative alle loro fondazioni: a nostro parere, infatti, si ravvisano nelle tre capitali degli elementi "emici" che farebbero ipotizzare un sistema ideologico "fondativo" indoeuropeo.

sembrerebbe ovvio che questa fosse una F4+: peraltro, va ricordato ciò che Dumézil in L'idéologie tripartie des Indo-Européens diceva sul re, il quale "présente un mélange, variable, d'éléments pris aux trois fonctions, et notamment à la seconde, à la fonction et éventuellement à la classe guerrière dont il est le plus souvent issu", il che si attaglia bene a una dea querriera e trivalente come Macha; pur tuttavia, questa figura, in quanto madre dei gemelli Fír e Fíal, che sono gli omologhi irlandesi di Romolo e Remo, figli del dio romano della guerra Marte e della vestale Rea Silvia, potrebbe essere equiparata a Vesta, la quale, come abbiamo visto è la rappresentazione della "marginalità" ed esprime una F4-: in base a questa interpretazione la dea celtica incarnerebbe, quindi, perfettamente entrambi i valori della F4, ossia la sintesi delle F1, F2 e F3 e l'"alterità" rispetto a queste. Macha, in quanto dea della querra, sembra quindi esprimere bene l'arcifunzione F4, includendo in sé le tre funzioni e al contempo trascendendole: una caratteristica, questa, che abbiamo rinvenuto nel primitivo dio indoeuropeo della Guerra, \*Makh, werts, progenitore sia di Mars/Mavors che di Macha, nonché di altre sue epifanie, come in India il semidivino Tryambakah, che aveva tre madri funzionali, e il suo omologo in Grecia, ovvero il cacciatore Orione, che secondo Servio Onorato in Ad Aeneidem I, 535 aveva tre padri (τρίπατρος) funzionali, ossia Iupiter (F1), Mars o Neptunus (F2) e Mercurius (F3) – entrambi i quali erano figure "trivalenti" 131.

Come si è visto, se si prosegue nel solco tracciato da Dumézil nelle sue ricerche sul trifunzionalismo si riescono a trovare delle terrae incognitae feconde di ulteriori scoperte sulla struttura ideologica indoeuropea; Nick Allen lo fece per primo, supponendo l'esistenza di una "quarta funzione" F4±, e noi abbiamo proseguito su tale percorso, considerando, però, un'arcifunzione la F4 di Allen: al contrario del professore di Oxford, infatti, crediamo che la mentalità indoeuropea primitiva concepisse un sistema tripartito nel modo di vedere la realtà, reale e soprannaturale, e non quadripartito, sarebbe a dire che esistevano solo tre funzioni propriamente dette. Va anche detto che la realizzazione negativa di questa arcifunzione F4±, ossia la F4-, non è una sorta di "non funzione" che si riduce ad essere una sorta di wastebasket per tutto ciò che non è inquadrabile nelle tre categorie funzionali duméziliane: un figura divina o mitica che impersonava la F4- lo era in quanto si trovava in relazione con altre figure divine o mitiche che rappresentavano la F1, la F2 e la F3 in un contesto religioso omogeneo, così come Vesta è individuabile come rappresentante della F4- solo perché essa era in rapporto con Iupiter, Mars e Quirinus in una sequenza funzionale. Infatti, nei nostri studi abbiamo dato ampia prova di come non sia necessario ricorrere alla trifunzionalità o ad altre eventuali funzioni o arcifunzioni per individuare il carattere di alcune divinità (proto)indoeuropee: per esempio, la dea indoeuropea della Sorte

<sup>131.</sup> De Martino 2020, pp. 677-685.

non è inquadrabile in una specifica funzione duméziliana, in quanto la sua manifestazione storica, ossia la romana Fortuna, era connessa solo con Iuppiter in una relazione di genitorialità-figliolanza reciproca, cioè entrambi venivano ritenuti contemporaneamente genitore/genitrice e generato/generata l'uno dell'altra<sup>132</sup>; così pure la dea romana dell'Aurora, *Mater Matuta*, pur essendo la "gemella" di Vesta, non sarebbe come quest'ultima espressione di una F4-, né incarnava alcuna funzione F1, F2 o F3, inquantoché era strettamente collegata dal punto di vista teologico solo con la dea romana del focolare<sup>133</sup>; infine, la dea indoeuropea della Notte, che è ravvisabile nella storica Diva Angerona, sembra fosse alquanto isolata nell'originario pantheon preistorico. Tutto questo indica che né il trifunzionalismo di Dumézil, né il sistema funzionale tetradico (o lato sensu "pentadico" 134) di Allen debbano essere le sole griglie ermeneutiche per individuare una cifra "emica" originaria nel dato mitologico e religioso dei popoli indoeuropei: d'altronde, ciò è stato dimostrato anche da Allen lungo tutta la sua carriera di ricercatore di mitologia comparata indoeuropea<sup>135</sup>, con risultati che ci hanno rivelato un fulgido esempio di grande studioso, che noi abbiamo stimato in sommo grado al pari dell'amico diletto.

mdemart@hotmail.com

<sup>132.</sup> Si veda De Martino 2013, pp. 199-227.

<sup>133.</sup> De Martino 2013 e Idem 2015; per un tentativo di inquadrare Fortuna nel sistema tetradico, si confronti Allen 2018. A nostro avviso, Vesta avrebbe avuto un carattere ambiguo: come dea del focolare non faceva affatto parte della trifunzionalità, così come Mater Matuta, Diva Angerona e Fortuna, mentre in rapporto con Iupiter, Mars e Quirinus sarebbe stata rappresentante dell'arcifunzione F4-.

<sup>134.</sup> Allen 1996a; Sauzeau-Sauzeau 2012, p. 47 sono contrari alla distinzione tra la F4+ e la F4-: "Nick Allen a été amené à dédoubler le champ de la quatrième fonction, en distinguant et opposant systématiquement les éléments F4+ et F4-. Il aboutit ainsi à un schéma « pentadique ». Nous considérons pour notre part qu'il ne s'agit que de cas particuliers, fussent-ils fréquents. [...] Non seulement il est impossible de dichotomiser systématiquement et radicalement la quatrième fonction, mais, comme nous l'avons dit, un grand nombre d'entités en relèvent précisément à cause de leur ambiguïté. Certes, cette ambiguïté peut être levée dans telle situation ou telle série, et l'on peut dans ce cas leur assigner une position F4+ ou F4-; mais cela ne justifie pas de leur attribuer ce caractère comme statut. Il convient au contraire de souligner la corrélation irréductible entre les deux aspects de la quatrième fonction".

<sup>135.</sup> Si rimanda ad Allen 2020, che raccoglie i migliori articoli dello studioso.

- Akamatsu, T., 1988: The Theory of Neutralization and the Archiphoneme in Functional Phonology, Amsterdam.
- Allen, N.J., 1986: "Tetradic theory: an approach to kinship", *Journal of the Anthropological Society of Oxford*, 17, 2 p. 87-109;
- —, 1987: "The ideology of the Indo-europeans: Dumézil's theory and the idea of a fourth function", International Journal of Moral and Social Studies, 2, p. 23-39;
- —, 1996: "Romulus and the Fourth Function", in E.C. Polomé (curatore), Indo-European Religion after Dumézil, "The Journal of Indo-European Studies", Monograph Series 16, Washington, D.C., p. 13-36;
- —, 1996a: "The Hero's Five Relationships: A Proto-Indo-European Story", in J. Leslie (curatrice), Myth and Mythmaking. Continuous Evolution in Indian Tradition, Richmond, p. 1-20;
- —, 2018: "Jupiter, Fortuna and Indo-Europaea: Reaction to a book by Marcello De Martino", in M. De Martino (curatore), The Comparative Mythology Today. Müller, Frazer, Dumézil. Perspectives from the past to the future, Atti del Primo Convegno del Comitato Scientifico di Speaking Souls-Animæ Loquentes, Academia Belgica, Roma, 12 ottobre 2017, Lugano, p. 111-128;
- —, 2019: recensione a M. De Martino, Le divine gemelle celesti. Sacertà del Fuoco centrale e semantica dell'Aurora nella religione indoeuropea, Lugano 2017, Journal of Indo-European Studies, 47, 3-4, p. 565-570;
- -, 2020: Arjuna-Odysseus. Shared Heritage in Indian and Greek Epic, Abingdon, Oxon-New York;
- —, 2021: "Garuda and Jason as Questers", in M. De Martino (curatore), NOMEN-NVMEN. Espressioni del sacro tra storia delle religioni, linguistica e archeologia, The Comparative Mythology today. II., Atti del Secondo Convegno del Comitato Scientifico di Speaking Souls-Animæ Loquentes, Università degli Studi della Campania "Luigi Vanvitelli", Caserta, 15-16 aprile 2019, Lugano, p. 1-10.
- Arthurs, J.B., 1952-1953: "Macha and Armagh", Bulletin of the Ulster Place-Name Society, I, p. 25-29.
- Bartoli, M., 1925: Introduzione alla neolinguistica (principi scopi metodi), Genève. Batany, J., 1963: «Des 'trois fonctions' aux 'trois états' ?», Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 18, 5, p. 933-938.
- Bauer-Harsant, U., 1996: Many Names Many Shapes. The War Goddess in Early Irish Literature, with Reference to Indian Texts. A Study in the Phenomenology of Religion, PhD Thesis, The University of Edinburgh, Edinburgh.
- Belier, W.W., 1991: Decayed Gods: Origin and Development of Georges Dumézil's 'Idéologie Tripartie', Leiden.
- Benveniste, É., 1945: «Symbolisme social dans les cultes gréco-italiques», Revue de l'histoire des religions, 129, p. 5-16.

- Bianchi, E., 2010: Il rex sacrorum a Roma e nell'Italia antica, Milano.
- Boyd, M., 2016: "On Not Eating Dog", in Idem (curatore), Ollam. Studies in Gaelic and Related Traditions in Honor of Tomás Ó Cathasaigh, London, p. 35-45.
- Brandt, R., 1982: "Einer, zwei, drei! Wo aber, lieber Timaios, blieb uns der vierte?", *Idea. Jahrbuch der Hamburger Kunsthalle*, 1, p. 16-26;
- —, 1998 : D'Artagnan o il quarto escluso. Su un principio d'ordine della storia culturale europea 1, 2, 3/4, pref. D. Falcioni, Milano 1998 [ed. ted. Stuttgart 1991];
- (curatore), 2014: Die Macht des Vierten. Eine europäische Ordnungsfigur, Hamburg;
- -, 2015: Die Macht des Vierten. Neue Untersuchungen, Marburg 2015.
- Brelich, A., 2010<sup>3</sup>: *Tre variazioni romane sul tema delle origini*, Roma [1955; 1976<sup>2</sup>]. Bremmer, J.N., 1987: "Romulus, Remus and the Foundation of Rome", *in J.N.* Bremmer e N.M. Horsfall, Roman Myth and Mythography, London, p. 25-48.
- Brennan, Sh., 1995: sub voce Armagh (Armagh, Northern Ireland), in T. Ring, N. Watson e P. Schellinger (curatori), International Dictionary of Historic Places, II: Northern Europe, Abingdon.
- Carozzi, C., 1978: «Les fondements de la tripartition sociale chez Adalbéron de Laon», *Annales. Économies, Sociétés, Civilisations*, 33, 4, p. 683-702.
- Coarelli, F., 2003: «Remoria», in D. Braund e Ch. Gill (curatori), Myth, History and Culture in Republican Rome. Studies in Honour of T.P. Wiseman, Exeter, p. 41-52.
- Condren, M., 1989: The Serpent and the Goddess. Women, Religion, and Power in Celtic Ireland, San Francisco.
- Cornell, T.J., 1975: "Aeneas and the twins: the development of the Roman foundation legend", *Proceedings of the Cambridge Philological Society*, 21, p. 1-32.
- d'Arbois de Jubainville, H., 1895 : «Plan du 'Navan Fort', appelé en vieil irlandais *Emain Macha*», *Revue celtique*, XVI, p. 1-7.
- Davis, J.R. e Nicholls, A. (curatori), 2018: *Friedrich Max Müller and the Role of Philology in Victorian Thought*, Abingdon-New York.
- De Gubernatis, A., 1875: Max Müller e la mitologia comparata, Firenze.
- De Martino, M., 2011: L'identità segreta della divinità tutelare di Roma. Un riesame dell'affaire Sorano, Roma;
- —, 2013: ARCANA VERBA. I. Fortuna e Iuppiter nel loro background indoeuropeo. La polemica tra Brelich e Dumézil e il «motivo della Sorte», Roma;
- —, 2015 : ARCANA VERBA. II. Fortuna e Iuppiter nel loro background indoeuropeo. Il «motivo della Sorte esteso», Bari-S. Spirito;
- —, 2017 : Le divine gemelle celesti. Sacertà del Fuoco centrale e semantica dell'Aurora nella religione indoeuropea, Lugano 2017;
- —, 2018 : flāmen-brahmán. La forza montante della fiamma sacra, con un Addendum: Une réponse à M. Martzloff, Roma;

- —, 2020 : Il mattatore sacrificale, il coltello e la vittima Morfologia del dio indoeuropeo della Guerra e genesi delle tre funzioni duméziliane, voll. I-II, Lugano.
- Doniger O'Flaherty, W., 1980: Women, Androgynes, and other Mythical Beasts, Chicago;
- —, 1981: "The Indo-European Mare and the King", in L. Fleishman, O. Ronen e D. Segal (curatori), Slavic Hierosolymitana. Slavic Studies of the Hebrew University, V-VI, Jerusalem, p. 23-33;
- —, 1989: Dall'ordine il caos. Miti dell'induismo raccolti e presentati da Wendy Doniger O'Flaherty, Parma [ed. ingl. London 1975].
- Dubuisson, D., 1975: «L'Irlande et la théorie médiévale des 'trois ordres'», *Revue de l'histoire des religions*, 188, 1, p. 35-63;
- —, 1978: «Le roi indo-européen et la synthèse des trois fonctions», Annales. Économies, sociétés, civilisations, 33, 1, p. 21-34;
- –, 1985: «Matériaux pour une typologie des structures trifonctionnelles»,
  L'Homme. Revue française d'anthropologie, 93, XXV, 1, gennaio-marzo,
  p.105-121;
- –, 1995: Mitologie del XX secolo. Dumézil, Lévi-Strauss, Eliade, Bari [ed. franc. Lille 1993].
- Duby, G., 1973: «Aux origines d'un système de classification sociale», in Mélanges en l'honneur de Ferdinand Braudel, II: Méthodologie de l'Histoire et des sciences humaines, Toulouse, p. 183-188;
- -, 1976: «Gérard de Cambrai, la paix et les trois fonctions sociales, 1024», Comptes rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 120, 1, p. 136-146;
- –, 1998<sup>3</sup>: Lo specchio del feudalesimo. Sacerdoti, guerrieri e lavoratori, Bari-Roma [1984<sup>2</sup>, 1980; ed. franc. Paris 1978].
- Dumézil, G., 1930: «La préhistoire indo-iranienne des castes», *Journal asiatique*, 216, p. 109-130;
- -, 1935: Flamen-Brahman, Paris;
- -, 1938: «La préhistoire des flamines majeurs», Revue de l'histoire des religions, 118, p. 188-200;
- —, 1939: Mythes et dieux des Germains. Essai d'interprétation comparative, Mythes et Religions, 1, Paris;
- —, 1941: Jupiter, Mars, Quirinus. Essai sur la conception indo-européenne de la société et sur les origines de Rome, Paris;
- –, 1943: Servius et la Fortune. Essai sur la fonction sociale de Louange et de Blâme et sur les éléments indo-européens du cens romain, Les Mythes romains, II, Paris;
- —, 1947: Tarpeia. Essais de philologie comparative indo-européenne, Les Mythes romains, III, Paris;

- —, 1954: «Le trio des Macha», Revue de l'histoire des religions, 146, p. 5-17 [rist. in Idem, Mythe et épopée, I. L'ideologie des trois fonctions dans les épopées des peuples indo-européens, Bibliothèque des sciences humaines, Paris 1986<sup>5</sup> [1968], pp. 602-612];
- -, 1955: Jupiter, Mars, Quirinus, Torino;
- –, 1956: Aspects de la fonction guerrière chez les Indo-Européens, Bibliothèque de l'École des hautes études, sciences religieuses, LXVIII, Paris;
- —, 1958: L'idéologie tripartie des Indo-Européens, Collection Latomus XXXI, Bruxelles [ed. ital. Rimini 2003<sup>2</sup> con un saggio introduttivo di J. Ries, La riscoperta del pensiero religioso indoeuropeo. L'opera magistrale di Georges Dumézil (1898-1986)];
- -, 1962: "Vesta extrema" (12), in "Qvaestivncvlae indo-italicae", 11-16, Revue des Études Latines, 39, p. 250-257;
- –, 1979: Mariages indo-européens, suivi de quinze Questions Romaines, Paris [ed. ital. Milano 1984, tr. ital. di G.R. Cardona, senza le 15 questions romaines];
- —, 1982: Mito e epopea. La terra alleviata. L'ideologia delle tre funzioni nelle epopee dei popoli indoeuropei, trad. di P. Fabbri, Torino [ed. franc. Paris 1968, pp. 9-257, parte I];
- -, 1981<sup>3</sup>: Mythe et épopée, III. Histoires romaines, Bibliothèque des sciences humaines, Paris [1978<sup>2</sup>; 1973b];
- —, 1985: L'oubli de l'homme et l'honneur des dieux et autres essais. Vingt-cinq esquisses de mythologie (51-75), Paris;
- —, 1986<sup>4</sup>: Mythe et épopée, II. Types épiques indo-européens : un héros, un sorcier, un roi, Bibliothèque des sciences humaines, Paris [1971];
- —, 1986<sup>5</sup>: Mythe et épopée, I. L'idéologie des trois fonctions dans les épopées des peuples indo-européens, Bibliothèque des sciences humaines, Paris [1968];
- -, 1987<sup>2</sup>: Apollon sonore et autres essais. Esquisses de mythologie (1-25), Paris [1982];
- —, 1992: *Un banchetto di immortalità. Conversazioni con Didier Éribon*, trad. di S. De Matteis, Parma [ed. franc. Paris 1987].
- Edinger, E.F., 1964: "Trinity and Quaternity", *Journal of Analytical Psychology*, 9, 2, luglio 1964, p. 103-115.
- Egeler, M., 2011: Walküren, Bodbs, Sirenen. Gedanken zur religionsgeschichtlichen Anbindung Nordwesteuropas an den mediterranen Raum, Berlin-New York.
- Eggeling, J. (curatore), 1882-1900: The Satapatha-Brahmana, according to the text of the Mâdhyandina school, Part I: Books I and II, Oxford 1882; Part II: Books III and IV, 1885; Part III: Books V, VI and VII, 1894; Part V: Books XI, XII, XIII, and XIV, 1900.
- Elizarenkova, Т.Ja., [Елизаренкова, Т.Я.], 1982: Грамматика ведийского языка [Grammatica della lingua vedica], Москва [trad. ital. C. Ancisi, Traduzione e commento di Grammatica della lingua vedica di Т.Ja. Elizarenkova, tesi

- di laurea, a.a. 1985-1986, Università di Pisa, rel. R. Lazzeroni e corr. D. Maggi, Pisa 1986];
- —, 1995: Language and style of the Vedic Rṣis, with an introduction by W. Doniger, Albany 1995.
- Ernout, A., Meillet, A., 1959<sup>4</sup>: *Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots*, Paris [1985].
- Fiene, D.M., 1989: "What is the Appearance of Divine Sophia?", *Slavic Review*, 48, 3, autunno 1989, p. 449-476.
- Gelsomino, R., 1975: Varrone e i sette colli di Roma. Per il bimillenario varroniano, Roma.
- Geroulanos, S. e Phillips, J., 2018: "Eurasianism versus IndoGermanism: Linguistics and mythology in the 1930s' controversies over European prehistory", *History of Science*, 56, 3, p. 343-378.
- Gonda, J., 1955-1956: "The etymologies in the ancient Indian Brāhmaṇas", Lingua, 5, p. 61-86 [= Idem, Selected Studies, Presented to the author by the staff of the Oriental Institute, Utrecht University, on the occasion of his 70th birthday, II. Sanskrit Word Studies, Leiden 1975, pp. 32-57];
- —, 1984: *Prajāpati and the Year*, Amsterdam;
- -, 1986: Prajāpati's Rise to Higher Rank, Leiden.
- Gricourt, D. e Hollard, D., 2002: «Lugus et le cheval», *Dialogues d'histoire ancienne*, 28, 2, p. 121-166;
- Gricourt, J., 1954: "Epona Rhiannon Macha", *Ogam*, VI, 1: I., p. 25-40; 2: II. "Autres documents celtiques», p. 75-86; 3: «Addenda à I.», p. 137-138; 4: III. «L'épreuve de la mythologie grecque», p. 165-188; 6: «Addenda», p. 269-272.
- Grisward, J.H., 1989: Archeologia dell'epopea medioevale. Strutture trifunzionali e miti Indoeuropei nel Ciclo dei Narbonesi, pref. di G. Dumézil, Genova [ed. franc. Paris 1981].
- Grottanelli, C., 1986: "Yoked Horses, Twins, and the Powerful Lady: India, Greece, Ireland and Elsewhere", *The Journal of Indo-European Studies*, 14, 1-2, primavera-estate 1986, p. 125-152.
- Gulermovich Epstein, A., 1998: War Goddess: The Morrígan and her Germano-Celtic Counterparts, PhD Thesis, University of California, Los Angeles, Los Angeles.
- Guyonvarc'h, Ch.-J., 1965: «La conception de Cuchulainn. Textes traduits du vieil-irlandais», *Ogam. Tradition celtique*, 17, 3-6, luglio-dicembre 1965, p. 363-391.
- Haudry, J., 1987: *La religion cosmique des Indo-Européens*, Études indo-européennes 2, Milano-Paris;
- —, 2009 : La triade pensée, parole, action, dans la tradition indo-européenne, Études indo-européennes 5, Milano;

- -, 2016: Le feu dans la tradition indo-européenne, Études indo-européennes 7, Milano.
- Heijda, K., 2007: War-goddesses, furies and scald crows: The use of the word badb in early Irish literature, Final Thesis, Celtic Languages and Culture University of Utrecht, 27 February 2007, Utrecht.
- Hennessy, W.M., 1870: "The Ancient Irish Goddess of War", Revue Celtique, 1, p. 32-55, con Post scriptum di C. Lottner, p. 55-57 [con legg. mod. anche in Proceedings of the Royal Irish Academy, 10, 1ª s., 1866-1869, p. 421-440].
- Hull, V., 1968: "Noínden Ulad: The debility of the Ulidians", Celtica, 8, 1968, p. 1-42.
- Iogna-Prat, D., 1986: «Le 'baptême' du schéma des trois ordres fonctionnels : l'apport de l'école d'Auxerre dans la seconde moitié du IX<sup>e</sup> siècle», *Annales. Économies, Sociétés, Civilisations,* 41, 1, p. 101-126.
- Jakobson, R., 1939: «Nécrologie Nikolaj Sergejevič Trubetzkoy (16. April 1890 25. Juni 1938)", *Acta Linguistica*, 1, 1, p. 64-76.
- Jung, C.G., 1979: "Saggio d'interpretazione psicologica del dogma della Trinità (1942/1948)", in Idem, *Opere XI, Psicologia e religione*, Torino p. 115-194 [orig. ted. in *Symbolik des Geistes*, in "Psychologische Abhandlungen" 6, 1948, pp. 323-446].
- Jurewicz, J., 2016: "Etymologies in the Brāhmaṇas and the Rgveda: A Case Study of 'Fire's Precedence'", in A. Parpola e P. Koskikallio (curatori), *Vedic Investigations*, Delhi, p. 251-270.
- Le Goff, J., 1968: «Note sur la société tripartite, idéologie monarchique et renouveau économique dans la chrétienté du IXº au XIIº siècle», in A. Gieysztor e T. Manteuffel (curatori), L'Europe aux IXº-XIº siècles. Aux origines des États Nationaux, Varsovie, p. 63-72 [trad. ital. in Idem, Tempo della Chiesa e tempo del mercante. E altri saggi sul lavoro e la cultura nel Medioevo, Torino 1977, pp. 41-51];
- -, 1979 : «Les trois fonctions indo-européennes, l'histoire et l'Europe féodale», *Annales. Économies, Sociétés, Civilisations*, 34, 6, p. 1187-1215.
- Le Roux, F., 1963: «Recherches sur les éléments rituels de l'élection royale irlandaise et celtique», *Ogam*, xv, marzo 1963, p. 123-137 e 245-253;
- -, 1965: «La Conception de Cúchulainn. Commentaire du texte», *Ogam. Tradition celtique*, 17, 3-6, luglio-dicembre 1965, p. 393-410;
- —, e Guyonvarc'h, Ch.-J., 1983 : Mórrígan Bodb Macha. La souveraineté guerrière de l'Irlande, "CELTICVM", supplemento n. 25 ad *Ogam*, Rennes [ed. riv. e corr. Fouesnant 2016<sup>2</sup>];
- —, e Guyonvarc'h, Ch.-J., 1986<sup>4</sup>: *Les Druides*, Rennes [1982<sup>2</sup>; 1978<sup>3</sup>; Paris 1961; ed. ital. Genova 2000<sup>2</sup>; 1990].
- Lecouteux, C., 1982: Mélusine et le chevalier au cygne, Paris.
- Lincoln, B., 1975: "The Indo-European Myth of Creation", *History of Religions*, 15, 2, novembre 1975, p. 121-145.

- Littleton, C.S., 1973<sup>2</sup>: The New Comparative Mythology: An Anthropological Assessment of the Theories of Georges Dumézil, Berkeley-Los Angeles, CA [1966];
- -, 1974: "Je ne suis pas ... structuraliste': Some Fundamental Differences between Dumézil and Levi-Strauss", *The Journal of Asian Studies*, 34, 1, novembre 1974, p. 151-158.
- Lommel, H., 1954: "Anahita-Sarasvati", in J. Schubert e U. Schneider (curatore), Asiatica. Festschrift Friedrich Weller. Zum 65. Geburtstag gewidmet von seinen Freunden, Kollegen und Schülern, Leipzig, p. 405-413.
- Lynn, Ch., 2003: Navan Fort. Archaeology and Myth, Wicklow.
- Macalister, R.A.S. (curatore), 1937-1939: Lebor Gabála Érenn. The Book of the Taking of Ireland, Dublin, III: Irish Texts Society 39 (1937), 1940; IV: 41 (1939), 1941.
- Malamoud, Ch., 1982: «Sémantique et rhétorique dans la hiérarchie hindoue des 'buts de l'homme'», European Journal of Sociology, 23, 2, novembre 1982, p. 215-238 [ripubbl. in Idem, Cuire le monde. Rite et pensée dans l'Inde ancienne, Paris 1989, p. 137-161; ed. ital. Milano 1994, p. 143-167];
- —, 1991 : «Histoire des religions et comparatisme : la question indo-européenne. Présentation», in Histoire des religions et comparatisme : la question indo-européenne, Revue de l'histoire des religions, 208, 2, p. 115-121;
- -, 1994 : Cuocere il mondo. Rito e pensiero nell'India antica, Milano [ed. franc. Paris 1989];
- —, 2016: "L'anthropologie d'Émile Benveniste. Remarques d'un indianiste", in I. Fenoglio, J.-C. Coquet, J. Kristeva, Ch. Malamoud e P. Quignard, Autour d'Émile Benveniste. Sur l'écriture, a cura di I. Fenoglio, Paris, p. 237-266.
- Mayrhofer, M., 1956-1976: Kurzgefasstes Etymologisches Wörterbuch des Altindischen, I, Heidelberg 1956; II, 1963; III, 1976.
- Meillet, A., 1907: «Le dieu indo-iranien Mitra», Journal asiatique, 10, p. 143-159. Milbank, J., 1997: "Sacred Triads: Augustine and the Indo-European Soul", *Modern Theology*, 13, 4, ottobre 1997, p. 451-474.
- Molendijk, A.L., 1979: Friedrich Max Müller & the Sacred Books of the East, Oxford [2016].
- Monier-Williams, M., 1979: A Dictionary English and Sanskrit, Oxford [1899].
- Nadjo, L., 1984: «Septimontivm, Emile Benveniste et la composition nominale», in G. Serbat (curatore), E. Benvéniste aujourd'hui, Actes du Colloque internationale du C.N.R.S., Université François Rabelais, Tours, 28-30 septembre 1983, II, Louvain, p. 141-155.
- Niccoli, O., 1979: I sacerdoti, i guerrieri, i contadini. Storia di un'immagine della società, Torino.
- Ó Cathasaigh, T., 1983: «Cath Maige Tuired as Exemplary Myth", in P. de Brún, S. Ó Coileáin e P. Ó Riain (curatori), Folia Gadelica. Aistí ó iardhaltaí leis a

- bronnadh ar R.A. Breatnach, M.A., M.R.I.A. i ndeireadh a théarma mar Ollamh le Teanga agus Litríocht na Gaeilge i gColáiste Ollscoile Chorcaí Essays presented by former students to R.A. Breatnach, M.A., M.R.I.A. on the occasion of his retirement from the professorship of Irish language and literature at University College, Cork, Cork, p. 1-19 [rist. in Idem, Coire Sois. The Cauldron of Knowledge, A Companion to Early Irish Saga, a cura di M. Boyd, Notre Dame, Indiana 2014, p. 135-154].
- Ó Mainnín, M.B., 2010: «'Saig in Machai fothúaid': on the application and extent of 'the Macha' in north-west Armagh", Ériu, 60, 2010, p. 111-129.
- Pokorny, J., 1959: Indogermanisches etymologisches Wörterbuch, I-II-III, Bern.
- Porter, A.P. e Hobbs, E.C., 1999: "The Trinity and the Indo-European Tripartite Worldview", Budhi. A Journal of Ideas and Culture, 3, 2-3, p. 1-28.
- Puhvel, J., 1975: "Remus et Frater", History of Religions, 15, 2, novembre 1975, p.146-157;
- —, 1987: Comparative Mythology, Baltimore.
- Rees, A. e Rees, B., 1961: *Celtic Heritage. Ancient Tradition in Ireland and Wales*, London [ed. ital. Roma 2000].
- Rowan, K.F., 2005: Monstrum in Femine Figura: The Patriarchal Devaluation of the Irish Goddess, The Mor-ríoghan, MA Thesis in Religious Studies, Florida International University, Miami, FL.
- Sacco, L., 2011: Devotio. Aspetti storico-religiosi di un rito militare romano, Roma.
- Sauzeau, P. e Sauzeau, A., 2012: La quatrième fonction. Altérité et marginalité dans l'idéologie des Indo-Européens, Paris.
- Schipflinger, Th., 2003: *Sofia-Maria. Una visione olistica della creazione*, Villazzano [ed. ted. München-Zürich 1988].
- Sergent, B., 1992: "Celto-hellenica III: Achille et Cúchulainn", *Ollodagos*, IV, 2, p. 127-280.
- Sharma, R.S., 1990<sup>3</sup>: Śūdras in Ancient India. A social history of the lower order down to circa A.D. 600, Delhi [1980<sup>2</sup>; 1958].
- Simek, R., 1993: *Dictionary of Northern Mythology*, trad. di A. Hall, Cambridge [ed. ted. Stuttgart 1984].
- Sterckx, C., 1996: Dieux d'eau : Apollons celtes et gaulois, Bruxelles.
- Stokes, W., 1891: "The Second Battle of Moytura", Revue celtique, XII, p.52-130, 306-308;
- —, 1895: "The Prose Tales in the Rennes Dindsenchas", Revue celtique, XVI, p. 31-83 e 269-312 (Second Supplement. Extracts from the Book of Leinster).
- –, 1898: "O'Mulconry's Glossary", Archiv für celtische Lexikographie, I, 2, p. 232-324.
- Syrkin, A.Ja. [Сыркин, А.Я.], 1967: "К систематизации некоторых понятий в санскрите» [(Contributi) alla sistematizzazione di alcuni concetti in sanscrito], in Ю.В. Рождественский (ред.), Семиотика и восточные языки [Semiotica e linque orientali], Москва, р. 146-164.

- Syrkine, A.Ja. e Toporov, V.N., 1968: «La triade et la tétrade», in *La sémiologie aujourd'hui en U.R.S.S., Le nombre dans la culture*, "Tel Quel. Science / Littérature" 27, autunno 1968, p. 27-32.
- Toman, J., 1995: The Magic of a Common Language: Jakobson, Mathesius, Trubetzkoy, and the Prague Linguistic Circle, Cambridge.
- Toner, G., 2010: "Macha and the Invention of Myth", Ériu, 60, p. 81-109.
- Trubetzkoy, N.S., 1939: *Grundzüge der Phonologie*, Travaux du Cercle Linguistique de Prague 7, Prague [ed. ital. Torino 1971].
- van den Bosch, L.P., 2002: Friedrich Max Müller. A Life Devoted to the Humanities, Numen Book Series 94, Leiden.
- Vendryès, J., 1935: «L'unité en trois personnes chez les Celtes», Comptes rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 79° année, 3, p.324-341.
- Versnel, H.S.,1976: "Two Types of Roman devotio", Mnemosyne, 29, 4, p. 365-410; —, 1981: "Self-sacrifice, Compensation and the Anonymous Gods", in *Le sacrifice dans l'antiquité*, Huit exposés suivis de discussions par J.-P. Vernant, G.S. Kirk, W. Burkert, H.S. Versnel, A. Henrichs, G. Piccaluga, U.W. Scholz, R. Turcan, Fondation Hardt, Vandœuvres-Genève, 25-30 août 1980, Genève, cap. IV, p. 135-194.
- Vian, F., 1952: La guerre des géants, le mythe avant l'époque hellénistique, Paris.
- Viel, M., 1984: La notion de "marque" chez Trubetzkoy et Jakobson : un épisode de l'histoire de la pensée structurale, Lille-Paris.
- Waldstein, M., 2008: The Soviet Empire of Signs. A History of the Tartu School of Semiotics, Saarbrucken.
- Windisch, E., 1884: "Die irische Sage Noinden Ulad", Berichte über die Verhandlungen der Königlich Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig, Philologisch-Historische Classe, 36, p. 336-347.
- Wiseman, T.P., 1999: Remus. Un mito di Roma, Roma.